
  

http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/revelatia 

DOI 10.19105/revelatia.v6i2.22487 

 

Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan: 

Kontekstualisasi kata al-mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26 
 

Umar Bukhory 

Universitas Islam Negeri Madura,  

Email: bukhory06@gmail.com 

 

Ghozi Mubarok 

Universitas Al-Amien Prenduan Sumenep,  

Email: ghozimubarok@gmail.com 
 

Article history: Received: November 10, 2025, Revised: December 31, 2025; Accepted December 31, 2025:,  

Published: November 30, 2025 

 

Abstract:  

The year 2024 is a political year in Indonesia, with general elections. As a mandate 

to be fulfilled, becoming a leader, holding power, or holding public office has the 

potential to be disastrous for the region they govern if carried out by those lacking 

the necessary competence and skills. This article aims to explain the meaning and 

impact of power based on the interpretation of QS. Ali ‘Imran (3): 26. This study 

uses contextual analysis as part of the study of the Semantics of the Qur'an, because 

it assumes the relationship of certain texts with their historical and linguistic 

contexts, as well as a socio-textual approach, which connects the study of 

interpretation with the socio-political concept in the Islamic treasury. The 

conclusion of this study is that, based on its original meaning, power belongs to 

God universally and absolutely, and is also part of His will. As the owner of power, 

God grants and/or withdraws it from humans, based on all His goodness. Power 

can impact the humiliation and glory of those who exercise it, so they must exercise 

it with humility, full responsibility, and complete trust (faith) in its absolute owner. 

The contextualization of these three qualities gives rise to the nature of a leader as 

a servant of the society interests, just and wise, open to criticism, wise in making 

decisions based on the principle of deliberation, high integrity and accountability, 

and able to cooperate with others harmoniously. 

 

Keywords: al-mulk, Lust for Power, Contextualization 

 

Abstrak:  

Tahun 2024 merupakan tahun politik di Indonesia, saat pemilihan umum digelar. 

Sebagai amanah yang harus dijalankan, menjadi pemimpin, berkuasa atau 

menduduki jabatan publik tersebut, berpotensi menjadi bencana bagi wilayah 

http://dx.doi.org/10.19105/revelatia.v1i1.3168
mailto:bukhory06@gmail.com
mailto:ghozimubarok@gmail.com


Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

218 

yang dipimpinnya, jika dilakukan oleh mereka yang tidak memiliki kompetensi 

dan keterampilan yang mumpuni. Artikel ini bertujuan untuk menjelaskan makna 

sekaligus dampak dari kekuasaan berdasarkan tafsir atas QS. Āli ‘Imrān (3): 26. 

Studi ini menggunakan analisis kontekstual sebagai bagian dari kajian Semantik 

Al-Qur’an, karena mengandaikan keterkaitan teks tertentu dengan konteks 

kesejarahan dan kebahasaannya, sekaligus pendekatan sosio-tekstual, yang 

menghubungkan kajian tafsir dengan konsep sosial politik dalam khazanah Islam. 

Kesimpulan dari studi ini bahwa berdasarkan makna asalnya kekuasaan adalah 

milik Allah secara universal dan absolut, sekaligus bagian dari kehendakNya. 

Sebagai pemilik kekuasaan, Allah memberi dan atau mencabutnya dari manusia, 

berdasarkan segala kebaikanNya. Kekuasaan dapat berdampak pada kehinaan 

dan kemuliaan bagi orang yang menjalankannya, sehingga ia harus 

menjalankannya dengan kerendahan hati, penuh tanggung jawab, dan percaya 

(iman) sepenuhnya pada pemilik mutlaknya. Kontekstualisasi ketiga sifat tersebut 

melahirkan sifat pemimpin sebagai pelayan kepentingan masyarakat, adil dan 

bijaksana, terbuka terhadap kritik, bijak mengambil keputusan berdasarkan 

prinsip musyawarah, berintegritas tinggi dan memiliki akuntabilitas, serta 

mampu bekerjasama dengan pihak lain secara harmonis. 

 

Kata Kunci: al-mulk, Hasrat Berkuasa, Kontekstualisasi 

 

PENDAHULUAN 

Semarak pemilihan umum di Indonesia sudah terasa sejak tahun 2023, kendati pesta 

demokrasi baru digelar pada tahun 2024. Data pada situs Komisi Pemilihan Umum (KPU) 

Republik Indonesia menunjukkan bahwa gelaran pemilihan umum tahun 2024 akan diikuti 

oleh 24 partai politik,1 dan 9.917 calon anggota legeslatif.2 Selain itu, baik di dunia nyata 

maupun maya, semua calon legeslatif tersebut, baik calon petahana maupun calon baru, 

juga memperkenalkan diri dan berkampanye dengan menggunakan berbagai cara dan 

media, termasuk APK (Alat Peraga Kampanye), sehingga tak pelak lagi semua calon sama-

sama berusaha dengan sekuat tenaga dan semaksimal mungkin untuk duduk di kursi 

jabatan yang diinginkannya, termasuk di antaranya menggunakan politik uang (sebagai 

praktek pemilu new normal), otoritas tokoh masyarakat tertentu dan lain sebagainya.3 

Hasrat sebagian orang untuk mencalonkan diri sebagai calon anggota legeslatif dan 

pemimpin pemerintahan dari level yang paling bawah sampai dengan presiden seperti 

 
1 18 Partai Politik Nasional dan 6 Partai Lokal Aceh. Lihat 

https://infopemilu.kpu.go.id/Pemilu/Pengundian_parpol, diunduh 4 Januari 2024.  
2 Calon Anggota DPR RI yang terdaftar dalam Daftar Calon Tetap (DCT) Tahun 2024. Lihat 

dataindonesia.id, diunduh 15 Januari 2024. 
3 Muhtadi mencatat bahwa pada Pemilihan Umum Tahun 2019 di Indonesia, terdapat 19,4 % s.d 33,1 

% suara para pemilih yang terlibat dalam politik uang. Lihat Burhanuddin Muhtadi, “Politik Uang 

dan New Normal dalam Pemilu Paska-Orde Baru”, Jurnal Anti Korupsi Integritas, 5 (1), 55-74, dalam 

https://jurnal.kpk.go.id/index.php/integritas/article/view/413 diunduh 15 Januari 2024.  

https://infopemilu.kpu.go.id/Pemilu/Pengundian_parpol
https://jurnal.kpk.go.id/index.php/integritas/article/view/413


Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

219 

tersebut di atas harus diwaspadai. Islam menganjurkan pemeluknya untuk mengambil 

sikap waspada dan hati-hati terhadap mereka yang sangat berambisi untuk memimpin dan 

berkuasa. Sifat cinta pada puji-pujian manusia (ḥubb al-ṡanā’) dan ambisi kuat untuk 

berkuasa (ḥubb al-riyāsah) menurut Mālik bin Dinār dipandang sebagai perpanjangan 

tangan dari sabda nabi saw: Awhā  Allāh ta’ālā ilā Mūsā ibn ‘Imrān fĭ al-Tawrāt, inna ummahāt 

al-khaṭāyā ṡalāṡun: al-kibr wa al-ḥasad wa al-ḥirṣ. Hadis tersebut menegaskan bahwa kedua 

sifat yang ditegaskan di atas bersumber dari sifat sombong, dengki, dan tamak yang 

menjadi asal usul dari dosa dan kesalahan manusia. Sifat-sifat tersebut harus dikeluarkan 

dari dalam hati manusia, karena berpotensi akan menimbulkan penyakit hati. Cinta kepada 

kedudukan dan status sosial seyogyanya dikeluarkan dari dalam hati sampai pada tahap 

dipuji atau dihina sesama manusia adalah sama, karena cinta pada kedudukan dan status 

sosial lebih membahayakan pelakunya daripada cinta pada harta. Kedua jenis cinta 

tersebut menunjukkan sifat cinta dunia dan pada dasarnya hanya pantas menjadi sifat dari 

Allah swt. 4  

Di dalam hadis yang lain, nabi Muhammad saw. juga bersabda: Mā min rajulin 

yata’āẓam fĭ nafsihĭ wa yakhtālu fĭ masyatihĭ illā laqiya Allāha wa huwa ‘alayhi gaḍbān (HR. 

Ahmad, al-Bukhārĭ dan al-Hākim). Hadis terakhir ini menurut Wahb ibn Munabbih 

dihubungkan kalimat yang tertulis dalam Taurat bahwa mereka yang meninggalkan 

ambisi kuat untuk berkuasa (ḥubb al-riyāsah), maka dia akan mulia di sisi Allah pada hari 

kiamat.5 Maksud dari hadis ini adalah bahwa seseorang yang rela meninggalkan keinginan 

untuk berkuasa dan hanya menginginkan kebaikan bagi orang lain, akan mendapat pahala 

yang besar di akhirat. Menjadi pemimpin yang adil dan tulus adalah salah satu cara untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan meraih keberkahan-Nya. Kesederhanaan dan niat 

yang tulus dalam berkuasa akan membuat seseorang dihormati dan dianggap mulia di sisi 

Allah. 

Kendati demikian, keberadaan seorang pemimpin di segala levelnya tetaplah 

dibutuhkan sebagai konsekuensi kedudukan manusia sebagai makhluk sosial. Ketiadaan 

pemimpin dalam sebuah komunitas dapat berakibat pada keburukan komunitas tersebut. 

Karena seorang pemimpin bertanggung jawab untuk memberikan arahan, memecahkan 

masalah, dan menjaga ketertiban dalam komunitas. Selain itu, keberadaan seorang 

pemimpin juga dapat memberikan motivasi dan inspirasi bagi anggotanya untuk mencapai 

tujuan bersama. Dengan adanya pemimpin, komunitas dapat berkembang secara lebih 

efektif dan harmonis.  

Bahkan selain ahli fiqh, eksistensi pemimpin menjadi prasyarat dari kebaikan umat 

manusia.6 Nabi saw pun menjamin keselamatan masyarakat yang di dalamnya terjadi 

 
4 Yang berarti, Allah mewahyukan kepada Musa bin ‘Imran di dalam kitab Taurat, bahwa nenek 

moyang kesalahan itu ada tiga hal, yakni Sifat Sombong, Sifat Hasud/ Dengki dan Sifat Tamak. 

Dikutip dari Ibn Hajar al-‘Asqalânĭ, Naṣāih al-‘Ibād, Syarh Muhammad Nawawĭ ibn ‘Umar al-Jāwĭ, 

(Syirkah al-Nūr Asia, t.t), 56.  
5 Terjemahan hadits di atas adalah, “Tidaklah seseorang merasa besar dalam dirinya dan berjalan 

dengan sombong, melainkan ia akan bertemu dengan Allah dalam keadaan Allah murka 

kepadanya.”. Lihat Ibid., 77  
6 Ṣinfāni min Ummatĭ in Ṣaluhū Ṣaluhat al-Ummah, al-Umarā’ wa al-Fuqahā’(HR. Abū Nu’aym).  



Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

220 

situasi buruk dan dzalim, jika dipimpin oleh seseorang yang mendapat petunjuk dan 

mampu memberikannya. Adanya seorang pemimpin yang berintegritas dan berkompeten 

dapat membuat masyarakat dapat merasa aman dan dilindungi dari segala bentuk 

kejahatan dan penindasan. Keberadaan pemimpin yang bijaksana juga dapat memberikan 

arah serta solusi untuk mengatasi masalah yang ada dalam masyarakat. Sebaliknya, sebuah 

masyarakat yang mendapat petunjuk dan mampu memberikannya akan hancur, jika 

dipimpin oleh seorang yang buruk dan dhalim.7  

Term pemimpin sendiri disebutkan Al-Qur’an dalam berbagai bentuk, seperti 

khalĭfah, al-mālik atau bisa juga al-malik, ulū al-amr, al-sulṭān dan lain sebagainya. Tentang 

kata khalĭfah, al-mālik, al-sulṭān, Radhiya memandang memiliki kesamaan makna 

leksikografis dengan term raja, pemimpin atau penguasa.8 Berbeda dengan Radhiya, Husti 

dan Jamal memandang kata al-malik serupa dengan kata ulū al-amr, yang berarti pemegang 

otoritas atau kekuasaan dalam menjalankan tanggung jawab yang dibebankan.9  

Term al-mulk sebagai kata benda abstrak (maṣdar) dari kata kerja triliteral (ṡulāṡĭ) 

dari huruf mĭm, lām dan kāf, lebih banyak dikaji peneliti sebagai nama surat ke-67 dalam 

Al-Qur’an, baik pada sisi isinya maupun pembacaannya sebagai bagian dari studi living 

Qur’an. Dari isinya, Elatrash dan Hussein mengkaji petunjuk dan tujuan QS. Al-Mulk, 

yakni pencapaian manusia pada tingkatan terbaik dalam beramal.10 Erwanto dan Ahid 

mengkaji makna kekuasaan Ilahi dalam QS. Al-Mulk via penalaran logis dan operasional.11 

Adapun dari sisi proses pembacaannya, QS. ke-67 dalam Al-Qur’an tersebut dibaca sebagai 

hukuman bagi pelaku perundungan (bullying).12 Ada yang membacanya berdasarkan tiga 

makna penting, yakni obyektif (peraturan yang ditetapkan institusi sejak lama), ekspresif 

(harapan akan kemudahan rezeki sehari-hari, terhindar dari siksa neraka dan ketenangan 

tersendiri bagi pelaku) dan dokumenter (menjadi amaliyah dan kebiasaan untuk lebih 

 
7 Lan tahlik al-ra’iyyah in kānat ẓālimatan musĭatan, iżā kānat al-wulāt hādiyatan mahdiyyatan, wa lākin 

tahlik al-ra’iyyah wa in kānat hādiyatan mahdiyyatan, iżā Kānat al-wulāt ẓālimatan musĭatan  (HR. Abū 

Nu’aym). Lihat al-‘Asqalānĭ, 47-48.  
8 Ada 10 makna tematik dari kata al-Malik di dalam al-Qur’an. Lihat Heni Radhiya, Ma’ānĭ Kalimāt 

al-Malik wa al-Sulṭān wa al-Khalĭfah fĭ al-Qur’ān al-Karĭm (Dirāsah Tahlĭliyyah Dilāliyyah), Fakultas Adab 

dan Humaniora UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2017.   
9 Ilyas Husti dan Khairunnas Jamal, “Etika Kekuasaan Menurut Al-Qur’an; Studi terhadap Prinsip 

Musyawarah dalam Tafsir Jāmi’ al-Bayān fĭ Tafsĭr al-Qur’ān, Jurnal An-Nur, Vol. 4 No. 1, 2015.  
10 Muhammad Tayyib Khaled Hussein dan Radwan Jamal Elatrash, “Guidance Regarding Excelling 

in deeds, from Surat Al-Mulk”, Al-Risalah Journal, Academic Biannual Refereed Journal, 

International Islamic University Malaysia, Vol. 5 No. 1, March (1442-2021).   
11 Dian Erwanto dan Nur Ahid, “Makna Kekuasaan Ilahi; Studi Tafsir Surat Al-Mulk 1”, Tafaqquh, 

Jurnal Penelitian dan Kajian Keislaman, Vol. 10 No. 1, Juni 2022, 17-33.  
12 Dewy Nurchaifa Pebriany “Upaya Guru Bimbingan Konseling Dalam Mengatasi Bullying Di SMP 

Negeri 30 Banjarmasin”, PAHLAWAN, Jurnal Pendidikan, Sosial dan Budaya, Vol. 19, No. 1, April 

2023. 



Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

221 

disiplin mengamalkan kebiasaan ritual),13 keberkahan hidup,14 termasuk sebagai terapi non 

farmakologi untuk menurunkan kecemasan dan tekanan darah pada pasien pre eklampsia 

agar proses persalinannya berjalan lancar.15 Selain itu, ada pula yang membacanya sebagai 

penunjang kemajuan spiritual dan intelektual, pembentukan akhlakul karimah serta 

ketentraman dan ketenangan batin.16 

Beberapa studi terdahulu yang telah disebutkan di atas menunjukkan bahwa para 

penulis dengan obyek material ayat Al-Qur’an lebih tertarik mengkaji Surat Al-Mulk (QS. 

67) daripada term al-mulk sendiri. Berbeda dengan Muhammad Zainul Amin,17 yang lebih 

fokus pada makna dan sebaran kata al-mulk dan derivasinya dalam Al-Qur’an. Sebagai 

salah satu kosa kata yang secara leksikal mengandung makna kekuasaan dan kerajaan, kata 

al-mulk sekaligus derivasinya memiliki beragam arti, baik denotatif-hakiki maupun 

konotatif-majāzĭ dan disebutkan sebanyak 216 kata yang terserak dalam 179 ayat dan 38 

surat. Sebagai kata benda, (al-mulk) disebutkan sebanyak 48 kali di dalam Al-Qur’an. 

Namun jika merujuk kepada akar kata triliteralnya (al-fi’l al-ṡulāṡĭ), yang terdiri atas huruf 

mĭm-lām-kāf, ia disebutkan sebanyak 206 kali dalam 10 bentuk.18 

Sebagai satu kata kunci untuk menyebut term pemimpin dalam Al-Qur’an, kata al-

mulk seyogyanya diposisikan menjadi aksentuasi kajian, di tengah fenomena sosial bahwa 

memimpin suatu negeri atau berkuasa saat ini menjadi keinginan dan nafsu manusia 

tertinggi. Hal ini tampak dari pemilihan umum sebagai kontestasi lima tahunan di 

Indonesia selalu digandrungi semua kalangan. Maka pada level manapun, pelakunya tidak 

akan puas jika hanya menikmati posisi kepemimpinan itu hanya satu periode saja, 

melainkan sampai pada durasi maksimal, sehingga dinamika politik yang terjadi tidak 

jarang menimbulkan gesekan dan menghadirkan permainan kotor untuk memperoleh dan 

mendapatkan posisi tersebut.19 Berdasarkan latar belakang yang disebutkan di atas, maka 

penulis tertarik untuk menjawab dua pertanyaan, yaitu: 1) Bagaimana para mufassir Al-

Qur’an menafsirkan QS. Ali ‘Imran (3): 26, yang mengandung term al-mulk, dan 2) 

 
13 Lutfatul Husna dan Ahmad Zainal Abidin, Tradisi Pembacaan Surat al-Waqi’ah dan Surat al-Mulk 

di Pondok Pesantren Mambaul Hikam II Karanggayam II Blitar, Jurnal Ulunnuha Vol. 9, No. 1/ Juni 

2020, h. 16.  
14 Adung Abdur Rohman, Isi Kandungan Surat al-Mulk dan al-Waqi’ah dan Korelasinya dengan 

Konsep Keberkahan Hidup, Jurnal Iman dan Spiritualitas, Vol. 1, No. 3, Juli-September 2021, h. 272-

279.  
15 Dwi Astuti Setyaningsih et. Al., Terapi Murottal al-Mulk dalam Penurunan Kecemasan Ibu dengan 

Pre Eklamsi, Jurnal Kebidanan, Vol. 6, No. 3, Juli 2020: 388-393.  
16 Suci Rahmadani Siregar, Hasiah, Desri Ari Enghariano, Living Qur’an; Pembacaan Surat al-

Waqi’ah dan Al-Mulk, Jurnal El Thawalib, Vol. 2, No. 4, Agustus 2021, 290.  
17 Muhammad Zainul Amin, Analisis Makna Kata Al-Mulk dan Derivasinya dalam Al-Quran 
Berdasarkan Tafsir Ibnu Katsir dan Al-Jalalain, Skripsi Jurusan Sastra Arab Fakultas Sastra 
Universitas Negeri Malang, 2018, dalam https://repository.um.ac.id/72238/  
18 Lihat https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=mlk , diunduh 3 Februari 2024. 
19 M. Anzaikhan dan Fitri Idani, “Kepemimpinan Ideal Umar bin Abdul Aziz dan Relevansinya 

terhadap Konsep Pemerintahan Modern (Studi Analisis Pemikiran Khairuddin Faiz)”, POLITICA, 

Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam, Vol IX, No. 2, 125-139.   



Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

222 

Bagaimana pula dampak dari hasrat dan keinginan berkuasa manusia sebagai 

kontekstualisasi dari QS. Ali ‘Imran (3): 26 tersebut? 

 

METODE PENELITIAN 

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian pustaka 

(library research), karena seluruh data dan objek kajian bersumber dari literatur tertulis, baik 

primer maupun sekunder. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti 

menggali makna secara mendalam terhadap teks-teks keagamaan yang sarat nilai, simbol, 

dan makna filosofis, bukan sekadar menjelaskan fenomena empiris. Menurut Moleong,20 

penelitian kualitatif menekankan proses pemahaman makna yang tersirat di balik gejala 

sosial dan teks, yang dalam konteks ini berupa teks wahyu Al-Qur’an. 

Fokus tulisan terarah untuk memahami makna term dari kata al-mulk dalam Al-

Qur’an, khususnya pada QS. Ali ‘Imran (3): 26, dengan menggunakan analisis kontekstual, 

salah satu pendekatan yang lazim digunakan dalam Semantik, termasuk di dalamnya 

Semantik Al-Qur’an. Analisis kontekstual dipilih karena redaksi ayat yang diteliti (QS. Ali 

‘Imran (3): 26) secara gamblang menjelaskan obyek material yang ingin dibahas, yakni 

kekuasaan sebagai hasrat dan kebutuhan manusia, sekaligus dampaknya bagi manusia 

sebagai kontekstualisasi pada situasi kekinian. Analisis model ini memungkinkan 

pemikiran tentang keterkaitan teks tertentu dengan konteks kesejarahan dan kebahasaan, 

sesuai dengan dimensi ruang dan waktunya.21    
Konteks kesejarahan dan kebahasaan dalam tulisan ini menghubungkannya 

dengan pendekatan sosio-tekstual, satu pendekatan yang menghubungkan kajian tafsir Al-

Qur’an dengan konsep sosial politik dalam khazanah Islam. Maka, makna al-mulk tidak 

berhenti pada dimensi teologis semata, melainkan juga memiliki relevansi etis dalam 

praktik kekuasaan kontemporer, yakni bagaimana manusia menafsirkan kekuasaan 

sebagai kebutuhan untuk menegakkan keadilan, bukan semata-mata sebagai hasrat untuk 

menguasai. 

Menurut John Rupert Firth, konteks terdiri atas dua bagian, yakni konteks linguistik 

dan konteks situasi.22 Kedua bagian tersebut sama-sama bagian dari perangkat linguis dan 

harus diperhatikan pada penutur komunikasi bahasa, termasuk karakteristik individu 

yang membedakan terjadinya tindak tutur. Karena itu, bahasa seyogyanya dikaji dalam 

perspektif sosial yang melingkupinya sekaligus faktor-faktor tradisi dan unsur masa 

lampau yang membentuk sejarah sebelumnya. Praktik analisis kontekstual ganda (intrinsik 

 
20 Lexy J. Moleong, (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya.  
21 Taufik Adnan Amal dan Samsu Rizal Panggabean, Tafsir Al-Qur’ân Kontekstual, (Bandung: Mizan, 
1992, cet. III), h. 63. 
22 Mohammad Kholison, Semantik Bahasa Arab, Tinjauan Historis, Teoritik dan Aplikatif, (Malang: 

CV. Lisan Arabi, 2019, Cet. II), h. 133-134.  



Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

223 

dan ekstrinsik) dalam penafsiran Al-Qur’an secara apik telah dipraktikkan dengan indah 

oleh Prof. Amin al-Khuli, saat menafsirkan ayat-ayat tentang puasa.23  

Sumber data primer dalam tulisan ini adalah QS. Ali ‘Imran (3): 26 dan beberapa 

ayat lain yang berhubungan dengan ayat tersebut dalam kerangka munāsabah bayn āyāt 

(cross referential method), kendati kata al-mulk yang menjadi fokus kajian tulisan ini sudah 

barang tentu mengkategorikannya menjadi tafsir tematik. Ada dua tafsir yang digunakan 

sebagai rujukan utama, yakni Tafsir Al-Misbah, karya Quraish Shihab dan Tafsir al-Munĭr, 

karya Wahbah az-Zuḥailĭ yang merepresentasikan karya tafsir pada era kontemporer yang 

bercorak sosial budaya, terutama untuk melihat relevansi semantik dan kontekstual dari 

kata al-mulk dalam realitas kekuasaan era modern. 

Teknik keabsahan data dalam tulisan ini menggunakan triangulasi sumber, yakni 

dengan membandingkan hasil penafsiran dari berbagai mufasir klasik dan modern untuk 

memperoleh pemaknaan yang komprehensif. Validasi dilakukan dengan meninjau 

kesesuaian antara makna kebahasaan, konteks ayat, dan interpretasi para ulama. Analisis 

dilakukan secara deskriptif-analitis untuk memaparkan makna secara sistematis, sekaligus 

interpretatif-kritis untuk memahami pesan etis dan teologis yang terkandung dalam teks. 

Dengan demikian, metode penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman 

yang utuh dan kontekstual tentang konsep al-mulk dalam Al-Qur’an, serta menyingkap 

bagaimana kekuasaan dalam perspektif Islam diposisikan antara hasrat manusia dan 

kebutuhan spiritual untuk menegakkan nilai-nilai ilahiah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ragam Tafsir atas QS. Ali ‘Imran (3): 26 

Surat Ali ‘Imran (3): 26, berbunyi: 

لِكَ الْمُلْكِ تُ ؤْتِى الْمُلْكَ مَنْ تَشَاۤءُ وَتَ نْزعُِ الْمُلْكَ مَِّنْ تَشَاۤءُُۖ وَتعُِزُّ مَنْ تَشَاۤ  ءُ وَتذُِلُّ مَنْ تَشَاۤءُ ۗ بيَِدِكَ الَْْيُْْ ۗ انَِّكَ عَلّٰى كُلِ   قُلِ الل ّٰهُمَّ مّٰ
 شَيْءٍ قَدِيْ ر  

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Wahai Allah, Pemilik kekuasaan, Engkau berikan 

kekuasaan kepada siapa pun yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kekuasaan 

dari siapa yang Engkau kehendaki. Engkau muliakan siapa yang Engkau kehendaki 

dan Engkau hinakan siapa yang Engkau kehendaki. Di tangan-Mulah segala kebajikan. 

Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu.24 

Konteks eksternal -atau asbabunnuzul dalam ‘ulum al-Qur’ān- dari ayat tersebut 

merujuk pada dua riwayat, antara lain: a) Ibn Abĭ Ḥātim dari Qatādah menyatakan bahwa 

ayat ini turun setelah Rasul saw. memohon kepada Allah swt untuk menjadikan kerajaan 

Persia dan Romawi sebagai bagian dari umat Islam, b) Ibn ‘Abbas dan Anas bin Malik 

menyebutkan bahwa ayat ini turun pasca peristiwa Fatḥ Makkah, saat Allah menjanjikan 

takluknya Persia dan Romawi di tangan Islam. Lalu, orang-orang Yahudi dan kaum 

 
23 Amin al-Khûlĭ, Min Hudâ al-Qur’ân; Fĭ Ramadlân (Kairo: al-Hay-ah al-Mishriyyah al-'âmmah li al-

Kitâb, 1987).   
24 Baca https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/3?from=26&to=200    

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/3?from=26&to=200


Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

224 

Munafik menganggap mustahil takluknya kedua kerajaan itu di tangan Islam. Kemudian, 

turunlah ayat tersebut.25 

Dalam Tafsir Al-Misbah,26 Shihab menyebutkan bahwa sebagai mālik al-mulk 

(pemilik kepemilikan), Allah menjadi sumber kekuasaan dan pemilik kerajaan yang 

wilayahnya mencakup alam raya dan segala yang wujud ini. Sementara itu, al-Zuhailĭ 

memaknai kata al-mulk dengan frase al-sulṭān al-muṭlaq (kekuatan mutlak/absolut).27 

Berdasarkan kedua makna di atas, Allah Maha mampu menjalankan kerajaan dan 

kepemilikannya dengan cara apapun sesuai kehendak-Nya, termasuk mewujudkan, 

meniadakan, memberikan, mempertahankan, mencabut dan menganugerahkannya. Maka, 

berdasarkan kekuasaan dan kepemilikan-Nya tersebut, redaksi ayat di atas menggunakan 

kata tu’tĭ yang berarti memberi, bukan mempermilikkan. Memberi bersifat sementara, dan 

bukan memiliki yang berdurasi selamanya, sehingga karena sifat sementara itu, maka 

Allah Maha Kuasa untuk mengambilnya kembali, baik yang diberi rela atau tidak. 

Ada frase unik di dalam ayat tersebut, yakni mālik al-mulk, yang mengandung 

makna kekuatan dan kesahihan. Makna awal frase tersebut adalah ikatan dan penguatan. 

Kata mālik bermakna raja dan sekaligus pemilik, sehingga secara eksplisit berarti 

penguasaan atas sesuatu, karena kekuatan pengendalian dan kesahihannya. Maka, frase 

mālik al-mulk berarti Allah-lah pemilik segala kepemilikan, atau pemilik segala kerajaan. 

Karena itu, tidak satu pun di alam semesta ini yang bukan milik-Nya, dari barang yang 

paling kecil sampai dengan benda yang paling besar.28 Kata al-mulk juga didefinisikan 

sebagai al-sulṭah wa al-taṣarruf fi al-umūr (kekuasaan dan kendali atas segala masalah).29 

Selain itu, frase mālik al-mulk juga berarti Sumber Kepemilikan. Dia memiliki 

kehendak yang wilayah kekuasaannya mencakup seluruh wujud ini, sesuai dengan cara 

yang dikehendaki-Nya pula, baik mewujudkan, meniadakan, menganugerahkan, 

mempertahankan atau mencabut. Manusia, alam raya dan seluruh eksistensi mestinya 

tunduk kepadaNya sekaligus bekerja secara harmonis untuk tujuan kebajikan dan 

kebijaksanaanNya. Maka, saat seseorang berdo’a dengan menggunakan frase Allāhumma 

mālik al-mulk , berarti dia langsung menyebut kedua nama-Nya (Allah dan mālik al-mulk) 

serta menunjukkan pengakuan akan kekuasaan dan kebesaran Allah Swt. sekaligus 

kelemahan seluruh makhluk di hadapan-Nya.30  

Berbeda dengan Shihab, al-Zuhaili menafsirkan frase mālik al-mulk tidak hanya 

mencakup kerajaan, namun juga kenabian (al-nubuwwah). Ada yang hanya diberi kenabian 

saja, seperti nabi Hūd dan Lūṭ, ada pula yang hanya diberi kerajaan saja, namun ada pula 

 
25 Wahbah Zuhaili, Tafsĭr Al-Munĭr fĭ al-‘Aqĭdah wa al-Syarĭ’ah wa al-Manhaj, vol. 2 (Damaskus, Dār al-

Fikr, 2011), 209.  
26 Ilyas Husti dan Khairunnas Jamal, “Etika Kekuasaan Menurut Al-Qur’an; Studi terhadap Prinsip 

Musyawarah dalam Tafsir Jāmi’ al-Bayān fĭ Tafsĭr al-Qur’ān, Jurnal An-Nur, Vol. 4 No. 1, 2015. 63-64.  
27 Wahbah Zuhaili, Tafsĭr Al-Munĭr ..., 209.  
28 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 2 (Jakarta: 

Penerbit Lentera Hati, 2017, Cet. 1.), 63-64.  
29 Wahbah Zuhaili, Tafsĭr Al-Munĭr ..., 208 & 210.  
30 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, 64.  



Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

225 

yang langsung diberi dua-duanya, kenabian sekaligus kerajaan, seperti keturunan Nabi 

Ibrahim (Nabi Daud dan Nabi Sulaiman). Maka, hanya Allah sebagai mālik al-mulk yang 

Maha Kuasa untuk mengurusi segala perkara dan mengatur keseimbangan di alam 

semesta ini.31 

 
Dampak Kekuasaan antara Hasrat vs Kebutuhan 

Tanpa perlu menafsirkan ayat di atas (QS. Ali Imran (3): 26) lebih dalam lagi, frase 

mālik al-mulk menunjukkan konteks internal ayat pada beberapa kata sesudahnya. Sebagai 

bukti dari Kedudukan dan Sifat Allah (sebagai mālik al-mulk), maka Dia memberikan 

kerajaan secara sementara kepada siapa pun yang dikehendakiNya, dan bukan 

mempermilikkannya secara abadi, sehingga kapanpun Dia Berkehendak, Dia dapat 

mencabut dan mengambilnya kembali (tu’ṭĭ al-mulk man tasyā’ wa tanzi’ al-mulk min man 

tasyā’), baik yang diberi rela maupun tidak. Jika Dia mempermilikkan kerajaan itu secara 

permanen, maka menjadi tidak wajar, jika kemudian Allah dapat mengambil atau 

mencabutnya secara paksa. Saat obyek pemberian itu ada dalam genggaman seseorang, 

kerajaan atau kekuasaan yang diberikan bukanlah milik seseorang yang diberi, karena 

suatu saat, Allah akan mengambil dan mencabutnya kembali sebagai Pemilik Asal yang 

sebenarnya.  

Kata “mencabut” (tanzi’) menjadi petanda bahwa ada kecenderungan para 

penguasa untuk mempertahankan kekuasaannya selama mungkin di luar aturan konstitusi 

setempat. Secara kontekstual, upaya untuk melanggengkan kekuasaan seringkali terjadi 

bukan hanya dengan cara merubah konstitusi, tapi bisa juga dengan mengalihkan 

kekuasaan itu pada anak keturunan dan teman dekatnya. Maka, Shihab lebih sepakat 

untuk menafsirkan bagian dari ayat ini dengan istilah kekuasaan memerintah, bukan dengan 

pengertian ragam anugerah Allah, seperti pandangan para mufassir yang memahaminya 

dengan anugerah akal, Kesehatan, akhlak dan beberapa pengertian lainnya, sehingga 

dengan kekuasaan tersebut, Allah Maha Kuasa untuk memuliakan siapa yang 

dikehendakiNya sekaligus menghinakan siapa yang dikehendakiNya. Kekuasaan Allah 

untuk memberi dan mencabut kekuasaan sekaligus memuliakan dan menghinakan 

manusia harus dipahami sebagai satu kebaikan, karena Dialah Sumber segala kebaikan (bi 

yadika al-khayr). Karena penciptaan jagat raya dan isinya ini sangatlah baik dan teratur. 

Segala keburukan dan apa yang dianggap buruk sebenarnya bersumber dari keterbatasan 

pandangan dan ulah manusia sendiri, sehingga tidaklah wajar jika keburukan itu 

dinisbahkan kepada Allah.32  

Jika ditinjau dari dimensi i’jāz bayānĭ, ayat tersebut mengandung fenomena ṭibāq 

pada pasangan kata tu’ṭĭ dan tanzi’ serta pasangan kata tu’izz dan tużill.33 Dalam bahasa 

Indonesia, pasangan kata tersebut disebut juga antitesis berlawanan, karena menonjolkan 

kontras dari dua kata yang saling bertentangan dalam kedudukan yang seimbang. Ada 

 
31 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munĭr…, 210.  
32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, 65-66.  
33 Wahbah Zuhaili, Tafsĭr Al-Munĭr…, 207.  



Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

226 

juga jinās nāqis pada frase mālik al-mulk,34 karena frase tersebut terdiri atas dua kata yang 

mirip dalam pengucapan tetapi berbeda dalam makna karena kekurangan huruf atau 

perbedaan struktur, sehingga perbedaan antara keduanya menimbulkan efek retoris yang 

khas. 

Selain itu, ada pula pengulangan (tikrār) yang berfungsi li al-tafkhĭm wa al-ta’ẓĭm 

dalam kalimat tu’ṭĭ al-mulk man tasyā’ wa tanzi’ al-mulk min man tasyā’. Maksudnya adalah 

untuk penguatan fungsi bunyi huruf atau menegaskan sifat, atau kualitas yang positif 

secara kuat dan penghormatan atau penghargaan tingkat tinggi via tata bahasa dan 

pemilihan makna yang beraksentuasi pada kekuasaan, kemuliaan, atau keagungan subjek 

yang dibicarakan. 

Ada al-ĭjāz bi al-ḥażf dalam kalimat tu’ṭĭ al-mulk man tasyā’, dalam arti Dia memberi 

kerajaan kepada siapapun yang Dia Kehendaki untuk diberi. Hal ini juga bermakna Dia 

mencabut (tanzi’) kerajaan dari siapapun yang Dia Kehendaki untuk dicabut, Dia 

memuliakan (tu’izz) siapapun yang Dia Kehendaki untuk dimuliakan, sekaligus Dia 

menghinakan (tużill) siapapun yang Dia Kehendaki untuk dihinakan. Maka, menurut 

Zuhaily, kesombongan dan kehinaan memiliki bentuk dan dampak yang tidak bergantung 

pada kerajaan atau harta. Karena dalam sejarah, ada raja atau orang kaya yang terhina pada 

akhirnya, sebaliknya ada fakir miskin yang mulia dan dimuliakan oleh Allah. 

QS. Ali ‘Imran (3): 26 berlanjut dengan frase bi yadika al-khayr, dapat bermakna 

dengan tangan-Nya yang mencakup segala kebaikan sekaligus keburukan, baik dalam 

bentuk makhluk maupun takdir, sebagaimana ayat qul kullun min ‘indillāh. Namun yang 

disebutkan hanyalah kebaikan saja, sebagai satu bentuk adab kepada Allah, di mana 

keburukan tidaklah pantas untuk dinisbatkan kepada Nya.35 Dengan demikian, segala 

kebaikan ada dalam kehendak Allah, demikian pula keburukan, baik bagi individu 

maupun kelompok. Keduanya berjalan sesuai zamannya dengan bergantinya nabi dan raja 

dari satu kaum ke kaum yang lain, atau dari satu individu ke individu yang lain.36 

Jika frase bi yadika al-khayr dimaknai sebagai konteks internal (baca: kelanjutan) dari 

kalimat sebelumnya, maka ia bermakna bahwa tak ada seorang pun yang dapat 

meninggikan martabat atau memuliakan seseorang tanpa kehendak Allah, dan sebaliknya, 

tak seorang pun pula yang bisa merendahkan atau mencabut kekuasaan seseorang kecuali 

dengan izin-Nya. Dalam bahasa lain, hanya dengan izin Allah seseorang dapat dimuliakan 

atau ditinggikan derajatnya, dan hanya dengan kehendak-Nya pula seseorang dapat 

direndahkan atau kehilangan kekuasaannya.  

Sebagai petanda, frase bi yadika al-khayr tidak dapat dimaknai secara fisik-

antropomorfis, namun harus dimaknai secara simbolis-metaforis dan teologis, karena 

berkaitan dengan konsep atau makna mental, saat digunakan. Secara semantik, terutama 

jika dikaitkan dengan konteks internal (kata dan kalimat sebelumnya), tangan (al-yad), 

melambangkan kekuasaan, pengendalian dan otoritas penuh Allah atas segala kebaikan. 

 
34 Ibid., 207.  
35 Ibid., 208.  
36 Ibid., 210.  



Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

227 

Sementara kata kebaikan (al-khayr) bermakna bahwa segala bentuk anugerah, rezeki, 

kemenangan, dan kemuliaan yang berada dalam genggaman kekuasaan Allah, sehingga 

frase bi yadika al-khayr bermakna otoritas dan kekuasaan Allah yang bersifat mutlak dalam 

memberi dan mengatur segala jenis dan bentuk kebaikan di alam semesta ini. Bahkan 

secara sintagmatik, frase bi yadika al-khayr menjadi simpulan bahwa segala kehendak Allah 

untuk memberi dan mencabut kekuasaan, sekaligus memuliakan dan menghinakan 

mereka yang menerima kekuasaan dan/atau mencabutnya, berpangkal pada kekuasaan 

Allah yang menjadi pusat pengendali dan otoritas tertinggi pemegang segala kebaikan. 

Melalui hubungan gramatikal-tematik, makna frase tersebut dibangun dengan rangkaian 

klausa sebelumnya yang menegaskan kekuasaan Allah atas segala sesuatu. 

Adapun secara paradigmatik, frasa bi yadika al-khayr bermakna segala kebaikan 

berada di dalam kendali langsung dan kehendak-Mu. Makna tersebut dimungkinkan 

karena keragaman makna dari kata al-yad, sebagaimana yang telah diuraikan di atas. Kata 

tersebut berada dalam medan semantik yang sama dengan kata qudrah (kekuasaan), sulṭān 

(otoritas), mulk (kerajaan), ni’mah (anugerah), dan raḥmah (kasih sayang). Kata qudrah 

(kekuasaan) menunjukkan kemampuan Allah melakukan apa saja. Kata sulṭān (otoritas) 

menunjukkan menunjukkan kekuasaan hukum dan legitimasi Allah di atas segala sesuatu. 

Kata mulk (kerajaan) menunjukkan menunjukkan penguasaan Allah atas seluruh alam 

semesta. Kata ni’mah (anugerah) menunjukkan kebaikan dan pemberian Allah. Sedangkan 

kata raḥmah (kasih sayang) menunjukkan kelembutan dan kebaikan dari Allah. Semua kata 

tersebut secara semantik berada dalam satu medan makna dengan kata al-yad, yang berarti 

kekuasaan dan kehendak Ilahi dalam bentuk kendali langsung atas segala kebaikan. Diksi 

kata al-yad digunakan karena dapat lebih aktif dan dinamis daripada kata-kata yang lain 

sekaligus dapat dimaknai secara metaforis-relasional, bukan fisikal. Secara keseluruhan, 

maknanya merujuk pada otoritas dan kendali penuh Allah atas segala kebaikan di dunia 

dan akhirat.  

Akhirnya, ayat tersebut menurut Zuhaily, mengandung kesimpulan bahwa Allah 

adalah pemilik kekuatan absolut, kekuasaan holistik, kehendak dan keinginan tertinggi, 

yang mencakup segala kebaikan dan keburukan. Segala kebaikan hanya milikNya dan 

keburukan dinisbahkan kepada pelakunya. Kenabian, kerajaan, rezeki ada dalam 

kekuasaanNya yang Dia berikan menurut kehendak dan kebijaksanaan yang sempurna 

serta bukti yang tak terbantahkan.37 

Berdasarkan tafsir atas QS. Ali ‘Imrān di atas, kontekstualisasi dari pemaknaan ayat 

tersebut dapat dipahami sebagai berikut:  

Pertama, universalitas kepemilikan Allah atas segala sesuatu. Segala kekuasaan dan 

kerajaan adalah milik Allah. Dia yang memberikan dan mencabut kekuasaan dari siapa 

pun yang Dia kehendaki. Ini mengajarkan bahwa manusia tidak boleh sombong atau 

merasa berhak mutlak atas kekuasaan yang dimilikinya. Kedua, kehendak Allah dalam 

Kekuasaan. Allah memberikan kekuasaan kepada siapa yang Dia kehendaki dan 

mencabutnya dari siapa yang Dia kehendaki. Ini menunjukkan bahwa kekuasaan di dunia 

ini bersifat sementara dan bergantung sepenuhnya pada kehendak Allah. 

 
37 Ibid., 212-213.  



Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

228 

Ketiga, Segala kemuliaan dan kehinaan disebabkan oleh kekuasaan itu bersumber 

dari kehendakNya. Ini mengingatkan manusia bahwa kemuliaan dan kehinaan di dunia 

ini bukanlah ukuran akhir, melainkan bagian dari ujian kehidupan. Manusia seharusnya 

tidak terlalu terpaku pada kemuliaan dan kehinaan yang diperoleh di dunia ini, karena 

pada akhirnya, semuanya adalah ujian dari Allah. Manusia harus mampu menerima kedua 

hal tersebut dengan lapang dada, tanpa terlalu terpengaruh olehnya. Yang terpenting 

adalah bagaimana menghadapi setiap ujian tersebut dengan keikhlasan dan keberanian, 

sebagai bukti kesetiaan dan kepatuhan kepada Tuhan. Keempat, Segala kebaikan ada di 

tangan Allah, karena Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu. Ini mengajarkan bahwa manusia 

harus selalu berserah diri kepada Allah dan mencari kebaikan dari-Nya. Seseorang tidak 

dapat mencapai kebaikan sejati tanpa pertolongan dan rahmat dari Allah, sekaligus perlu 

mengandalkan-Nya dalam setiap langkah kehidupan dan tidak boleh menyombongkan 

diri bahwa kebaikan yang manusia miliki berasal dari dalam dirinya sendiri. Dengan 

berserah diri kepada Allah, seseorang akan merasakan kedamaian dan kebahagiaan yang 

sesungguhnya. 

Empat tafsir kontekstual dari ayat di atas pada gilirannya meniscayakan hadirnya 

beberapa prinsip (baca: sifat) penting yang harus dimiliki oleh seseorang yang diberi 

amanah kepemimpinan di berbagai tingkatnya, antara lain: 

Pertama, rendah hati. Seseorang yang berkuasa harus memiliki sikap rendah hati, 

menyadari bahwa kekuasaan yang dimilikinya adalah amanah dari Allah dan dapat 

dicabut kapan saja. Kedua, tanggung Jawab. Kekuasaan harus digunakan untuk kebaikan 

dan kemaslahatan umat, bukan untuk kepentingan pribadi atau kelompok tertentu. Ketiga, 

iman kepada Allah. Dalam menghadapi perubahan kekuasaan, seseorang harus tetap 

percaya kepada Allah dan tidak terjebak dalam keputusasaan atau kesombongan. 

Dengan memahami ayat ini, setiap manusia diingatkan untuk selalu bersikap 

bijaksana dan bertanggung jawab dalam memegang kekuasaan, serta selalu berserah diri 

kepada kehendak Allah. Dalam konteks kehidupan sosial politik di Indonesia, sikap 

kerendahan hati, sebagaimana pada poin a yang diajarkan dalam Surat Ali Imran ayat 26 

dapat diterapkan dalam empat aspek sebagai berikut: 

Pertama, pemegang amanah kekuasaan seyogyanya berperilaku sebagai sosok 

pemimpin yang melayani. Karena dia memegang prinsip sayyid al-qawm khādimuhum 

(pemimpin satu kaum adalah pelayan mereka), seperti yang diungkapkan oleh al-Hasan 

al-Bashri.38 Mereka seharusnya tidak menggunakan kekuasaan mereka untuk kepentingan 

pribadi, melainkan untuk kepentingan umum dan kesejahteraan masyarakat. Sebagai 

pemimpin yang melayani, mereka harus selalu siap mendengarkan dan memperhatikan 

kebutuhan serta aspirasi rakyatnya. Dengan demikian, pemegang amanah kekuasaan 

dapat menciptakan hubungan yang harmonis dan membangun kepercayaan di antara 

mereka dengan rakyat yang dipimpinnya. 

Kedua, pemimpin yang melayani akan melihat dirinya sebagai pelayan masyarakat, 

bukan sebagai penguasa yang harus dilayani, karena kekuasaan yang diembannya 

 
38 Dalam al-Māwardĭ, Adab al-Dunyā wa al-Dĭn, 158.  



Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

229 

hanyalah titipan atau pemberian Allah. Mereka akan fokus pada kepentingan rakyat dan 

berusaha memenuhi kebutuhan masyarakat dengan adil dan bijaksana. Implikasi dari sifat 

fokus pada kepentingan rakyat, maka pemimpin yang rendah hati akan bersikap terbuka 

terhadap kritik dan saran dari masyarakat sebagai wujud dari prinsip keterbukaan dan 

transparansi. Mereka tidak akan merasa terancam oleh masukan dari orang lain, melainkan 

melihatnya sebagai kesempatan untuk memperbaiki diri dan kebijakan yang diambil. 

Ketiga, sosok pemimpin yang melayani akan juga menjadi pengambil keputusan 

yang bijaksana. Sifat kerendahan hatinya berdampak pada sikap melibatkan berbagai 

pihak (stake holders) dan mendengarkan berbagai pandangan dalam kerangka 

musyawarah. Prinsip musyawarah untuk mufakat akan melahirkan keputusan yang 

bijaksana, karena ia diambil atas dasar pertimbangan yang matang dan inklusif.  

Keempat, model pengambilan keputusan yang demikian dapat menjadi cermin dari 

sikap sang pemimpin untuk berlaku adil dan tidak memihak. Akan ada kepastian bahwa 

kebijakan yang diambil tidak hanya menguntungkan kelompok tertentu, tetapi juga 

memperhatikan kepentingan semua lapisan masyarakat. Dengan demikian, model ini 

dapat menciptakan rasa keadilan dan kesetaraan di antara seluruh warga negara. Selain 

itu, keputusan yang diambil berdasarkan pertimbangan yang matang dan adil juga dapat 

meningkatkan kepercayaan masyarakat terhadap pemerintahan yang dipimpinnya. 

Dengan demikian, pemimpin yang menerapkan model pengambilan keputusan yang adil 

dan tidak memihak dapat menciptakan stabilitas dan harmoni dalam masyarakat. Sebagai 

contoh, sebuah kebijakan pemerintah untuk memberikan bantuan pendidikan kepada 

semua anak dari keluarga berpenghasilan rendah tanpa memandang latar belakang etnis 

atau agama dapat membantu menciptakan kesetaraan dalam akses Pendidikan, menuju 

terciptanya masyarakat yang inklusif dan adil, di mana setiap individu memiliki 

kesempatan yang sama. 

Kelima, pemimpin yang melayani dapat dipastikan memiliki integritas yang tinggi 

dan akuntabilitas yang terjamin. Sifat rendah hati yang dimiliki mendorongnya bertindak 

dengan integritas dan menjauhi korupsi. Si Pemimpin menyadari bahwa kekuasaan adalah 

amanah yang harus dijaga dengan baik dan tidak disalahgunakan untuk kepentingan 

pribadi.  

Keenam, sifat di atas membuat pemimpin siap bertanggung jawab atas tindakan dan 

keputusan yang diambil sebagai bagian dari prinsip akuntabilitas. Dia tidak akan mencari 

kambing hitam ketika terjadi kesalahan, melainkan akan berusaha untuk memperbaiki dan 

belajar dari kesalahan tersebut. Pemimpin yang memiliki sifat ini juga akan mendorong 

anggota timnya untuk bertanggung jawab atas tindakan mereka sendiri dan tidak 

menyalahkan orang lain. Mereka akan membimbing dan memberikan dorongan agar 

setiap orang dapat belajar dari kesalahan dan terus berkembang. Akuntabilitas yang 

dimiliki oleh seorang pemimpin akan menciptakan lingkungan kerja yang transparan dan 

produktif, di mana setiap orang merasa aman untuk berbagi ide dan melakukan tindakan 

yang bertanggung jawab. 

Ketujuh, sikap kerendahan hati memungkinkan sosok pemegang amanah 

(pemimpin) membangun hubungan yang harmonis dengan berbagai pihak. Dalam 

kehidupan sosial politik di Indonesia, kepemimpinan sangat membutuhkan kerjasama dan 



Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

230 

kolaborasi yang baik antar berbagai pihak, baik pemerintah, masyarakat, dan sektor 

swasta. Karena seluruh pihak berkeinginan untuk mencapai tujuan bersama dan 

memajukan kesejahteraan masyarakat. 

Kedelapan, pemimpin yang rendah hati akan menghargai perbedaan pendapat dan 

latar belakang. Mereka akan berusaha untuk membangun persatuan di tengah 

keberagaman, dengan menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan saling menghormati. 

Mereka menyadari bahwa setiap individu memiliki sudut pandang yang berbeda-beda, 

dan hal tersebut dapat menjadi sumber inspirasi dan inovasi. Pemimpin rendah hati juga 

tidak segan untuk belajar dari orang-orang di sekitarnya, tanpa merasa terancam oleh 

keberhasilan atau kelebihan orang lain. Dengan sikap yang demikian, mereka mampu 

menciptakan lingkungan kerja yang inklusif dan harmonis bagi semua anggota tim. Contoh 

yang konkret adalah seorang pemimpin rendah hati yang mendengarkan pendapat semua 

anggota timnya tanpa memandang status sosial atau jabatan. Mereka secara aktif 

menciptakan ruang untuk diskusi terbuka dan mendorong kolaborasi antar anggota tim 

untuk mencapai tujuan bersama. 

Dengan menerapkan sikap kerendahan hati dalam kehidupan sosial politik, 

diharapkan dapat tercipta lingkungan yang lebih harmonis, adil, dan sejahtera bagi seluruh 

masyarakat Indonesia. Sikap kerendahan hati juga dapat membantu mengurangi konflik 

dan perselisihan antar individu maupun kelompok. Dengan saling menghargai pendapat 

dan keberagaman, semua orang dapat menciptakan situasi dialog yang konstruktif untuk 

mencapai tujuan bersama. Semua ini dapat memberikan manfaat yang besar bagi kemajuan 

dan kesejahteraan bangsa Indonesia. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa sikap 

kerendahan hati merupakan kunci penting dalam membangun masyarakat yang inklusif 

dan berkeadilan. Melalui kerja sama dan kesadaran akan pentingnya menghormati 

perbedaan, akan sangat mungkin untuk dapat menciptakan lingkungan yang lebih damai 

dan maju. Hal ini tentunya akan berdampak positif pada kemajuan dan keberlangsungan 

negara Indonesia ke depannya. Oleh karena itu, penting bagi setiap individu untuk 

mempraktikkan nilai-nilai kerendahan hati dalam interaksi sehari-hari demi mencapai cita-

cita bersama yang lebih besar. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan tela’ah dan studi kontekstual atas Tafsir QS. Ali ‘Imran (3): 26, tulisan 

ini sampai pada simpulan bahwa dalam menafsirkan QS. Ali ‘Imran (3): 26, para mufasir 

menegaskan bahwa pada dasarnya, kekuasaan adalah milik Allah dan dapat dilakukan 

sesuai keinginan-Nya. Bahkan, teks ayat menunjukkan bahwa Allah, sebagai pemilik 

kekuatan, memiliki otoritas untuk memberikan atau mengambilnya dari manusia. Dalam 

posisi sebagai pihak yang diberi atau dicabut kekuasaannya, manusia yang memegang 

kekuasaan dapat merasa hina dan dihormati, sehingga mereka harus menjalankannya 

dengan penuh tanggung jawab, rendah hati, dan percaya sepenuhnya pada pemilik 

mutlaknya, saat mereka digantikan. Adapun dampak dari hasrat dan keinginan untuk 

berkuasa pada diri manusia sebagai kontekstualisasi dari tafsir atas QS. Ali ‘Imran (3): 26 

adalah a) Universalitas kepemilikan Allah atas segala sesuatu, b) Kehendak Allah dalam 



Dampak Kekuasaan, Antara Hasrat dan Kebutuhan 

(Kontekstualisasi Kata al-Mulk dalam Al-Qur’an QS. Āli ‘Imrān (3): 26) 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

231 

kekuasaan, c) Kemuliaan dan kehinaan yang bersumber dari kehendakNya dan d) Segala 

kebaikan ada di Tangan Allah. Jika keempat prinsip tersebut dihayati dengan baik oleh 

seseorang yang diberi amanah kepemimpinan, maka dia akan menjalankan amanah 

tersebut dengan sifat rendah hati, penuh tanggung jawab dan iman kepada Allah swt. 

Ketiga sifat terakhir akan melahirkan sifat-sifat mulia lainnya sebagai turunan dari sifat-

sifat mulia tersebut, seperti pemimpin yang melayani kepentingan masyarakat, adil dan 

bijaksana, terbuka terhadap kritik, bijak dalam mengambil keputusan berdasarkan prinsip 

musyawarah, berintegritas tinggi dan memiliki akuntabilitas, mampu bekerjasama dengan 

pihak lain secara harmonis.  

 
DAFTAR PUSTAKA 

‘Asqalānĭ (al), Ibn Ḥajar., Naṣāiḥ al-‘Ibād, Syarḥ Muḥammad Nawawĭ ibn ‘Umar al-Jāwĭ, 

(Syirkah al-Nūr Asia, t.t).  
Amal, Taufik Adnan., dan Samsu Rizal Panggabean, Tafsir Al-Qur’ān Kontekstual, 

(Bandung: Mizan, 1992, cet. III). 
Amin, Muhammad Zainul., Analisis Makna Kata Al-Mulk dan Derivasinya dalam Al-

Quran Berdasarkan Tafsir Ibnu Katsir dan Al-Jalalain, Skripsi Jurusan Sastra 
Arab Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang, 2018, dalam 
https://repository.um.ac.id/72238/  

Anzaikhan, M., dan Fitri Idani, “Kepemimpinan Ideal Umar bin Abdul Aziz dan 

Relevansinya terhadap Konsep Pemerintahan Modern (Studi Analisis Pemikiran 

Khairuddin Faiz)”, POLITICA, Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam, Vol 

IX, No. 2.   

Erwanto, Dian., dan Nur Ahid, “Makna Kekuasaan Ilahi; Studi Tafsir Surat Al-Mulk 1”, 

Tafaqquh, Jurnal Penelitian dan Kajian Keislaman, Vol. 10 No. 1, Juni 2022.  

Husna, Lutfatul., dan Ahmad Zainal Abidin, Tradisi Pembacaan Surat al-Waqi’ah dan 

Surat al-mulk di Pondok Pesantren Mambaul Hikam II Karanggayam II Blitar, Jurnal 

Ulunnuha Vol. 9, No. 1/ Juni 2020.  

Hussein, Muhammad Tayyib Khaled., dan Radwan Jamal Elatrash, “Guidance Regarding 

Excelling in deeds, from Surat Al-Mulk”, Al-Risalah Journal, Academic Biannual 

Refereed Journal, International Islamic University Malaysia, Vol. 5 No. 1, March 

(1442-2021).   

Husti, Ilyas., dan Khairunnas Jamal, “Etika Kekuasaan Menurut Al-Qur’an; Studi terhadap 

Prinsip Musyawarah dalam Tafsir Jāmi’ al-Bayān fĭ Tafsĭr al-Qur’ān, Jurnal An-Nur, 

Vol. 4 No. 1, 2015.  

Kholison, Mohammad., Semantik Bahasa Arab, Tinjauan Historis, Teoritik dan Aplikatif, 

(Malang: CV. Lisan Arabi, 2019, Cet. II).  

Muhtadi, Burhanuddin., “Politik Uang dan New Normal dalam Pemilu Paska-Orde Baru”, 

Jurnal Anti Korupsi Integritas, 5 (1), 55-74, dalam 

https://jurnal.kpk.go.id/index.php/integritas/article/view/413 diunduh 15 Januari 

2024.  

https://jurnal.kpk.go.id/index.php/integritas/article/view/413


Umar Bukhory dan Ghozi Mubarok 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

232 

Pebriany, Dewy., Nurchaifa “Upaya Guru Bimbingan Konseling Dalam Mengatasi 

Bullying Di SMP Negeri 30 Banjarmasin”, PAHLAWAN, Jurnal Pendidikan, Sosial 

dan Budaya, Vol. 19, No. 1, April 2023. 

Radhiya, Heni., Ma’ānĭ Kalimāt al-Malik wa al-Sulṭān wa al-Khalĭfah fĭ al-Qur’ān al-Karĭm 

(Dirāsah Taḥlĭliyyah Dilāliyyah), Fakultas Adab dan Humaniora UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2017.   

Rohman, Adung Abdur., Isi Kandungan Surat al-mulk dan al-Waqi’ah dan Korelasinya 

dengan Konsep Keberkahan Hidup, Jurnal Iman dan Spiritualitas, Vol. 1, No. 3, Juli-

September 2021.  

Setyaningsih, Dwi Astuti., et. al., Terapi Murottal al-mulk dalam Penurunan Kecemasan Ibu 

dengan Pre Eklamsi, Jurnal Kebidanan, Vol. 6, No. 3, Juli 2020.  

Shihab, M. Quraish., Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 2, 

(Jakarta: Penerbit Lentera Hati, 2017, Cet. 1.).  

Siregar, Suci Rahmadani., Hasiah, Desri Ari Enghariano, Living Qur’an; Pembacaan Surat 

al-Waqi’ah dan Al-Mulk, Jurnal El Thawalib, Vol. 2, No. 4, Agustus 2021.  

Zuhaili, Wahbah., Tafsĭr Al-Munĭr fĭ al-‘Aqĭdah wa al-Syarĭ’ah wa al-Manhaj, al-Juz al-

Tsānĭ, (Damaskus, Dār al-Fikr, 2011).  

https://infopemilu.kpu.go.id/Pemilu/Pengundian_parpol, diunduh 4 Januari 2024.  

dataindonesia.id, diunduh 15 Januari 2024. 

https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=mlk, diunduh 3 Februari 2024. 

 

https://infopemilu.kpu.go.id/Pemilu/Pengundian_parpol

