Jurnal Ilmu Al-Qur’an and Tafsir
P-ISSN: 2721-5962 | E-ISSN: 2721-768X

Kritik terhadap Unsur Tafsir Ad-Dakhil: Studi atas Penafsiran Ibn
‘Usaimin terhadap Q.S. Al- Al-Maidah (5): 64

Ahmad Syahrul Mukhtar
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang
Email: ahmadiyunk86@gmail.com

Article history: Received: June 18, 2025, Revised: November 19, 2025; Accepted November 20, 2025:,
Published: November 30, 2025

Abstract:

The study of Qur’anic exegesis is generally divided into two categories:
interpretations considered sound (al-asil) and $ose regarded as deviant (ad-dakhil).
Every exegete’s work inevitably reflects this distinction. This study aims to
investigates al-"‘Usaymin’s interpretation of Surah al-Ma’idah verse 64 in Ahkam
min al-Qur’'an al-Karim. In interpreting this verse, he does not employ ta"wil
(figurative reinterpretation). Instead, he prioritizes a textual reading, avoiding
tahrif (distortion of meaning), ta‘til (negation), takyif (describing $e modality of
God’s attributes), tamsil (likeness), or tashbih (ansropomorphism). Al-‘USaymin is
a follower of the teachings of Muhammad ibn “Abd al-Wahhab (Wahhabism).
Within Wahhabi doctrine, the use of rational interpretation for the mutashabihat
(ambiguous verses) is generally rejected. This research employs a descriptive
qualitative method with theory of al-dakhil and al-asil to investigates the validity of
his interpretation. This study found that al-Usaimin’s interpretation on al-Maidah:
64 indicates as deviant (al-dakhil). This is due to his rejection of ta’'wil and the
influence of Wahhabism, which tends to promote literalism and is associated with
tajsim, tashbih, takyif, and tamsil. His interpretation relies too rigidly on the outward
literal meaning while dismissing the direct use of reason in interpreting
ambiguous verses.

Keywords: Al-“Usaymin; interpretation; ad-dakhil; ijtihad (ra’y).

Abstrak:
Kajian tafsir Al-Qur’an secara umum terbagi menjadi dua kategori: tafsir yang
dianggap sahih (al-asil) dan tafsir yang dianggap menyimpang (ad-dakhil). Setiap
karya tafsir pasti mencerminkan perbedaan ini. Kajian ini bertujuan untuk
mengkaji tafsir al-'Usaimin atas Surah al-Ma'idah (5): 64 dalam Ahkam min al-
Qur’an al-Karim. Dalam menafsirkan ayat ini, beliau tidak menggunakan fa’wil
(penafsiran ulang figuratif). Sebaliknya, beliau mengutamakan pembacaan

http:/lejournal.ininmadura.ac.id/index.php/revelatia
DOI 10.19105/revelatia.v6i2.20539


http://dx.doi.org/10.19105/revelatia.v1i1.3168

Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

tekstual, menghindari tahrif (distorsi makna), ta’til (negasi), takyif (menjelaskan
modalitas sifat-sifat Tuhan), tamsil (keserupaan), atau tasybih (antropomorfisme).
Al-Usaimin adalah pengikut ajaran Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab
(Wahabisme). Dalam doktrin Wahabi, penggunaan penafsiran rasional untuk
ayat-ayat yang ambigu (mutashabihat) umumnya ditolak. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan Teori al-dakhil dan al-asil untuk
menyelidiki validitas penafsirannya. Penelitian ini menemukan bahwa penafsiran
al-usaimin atas al-Maidah: 64 menunjukkan penyimpangan (al-dakhil). Hal ini
disebabkan oleh penolakannya terhadap ta’wil dan pengaruh Wahabisme, yang
cenderung mempromosikan literalisme dan dikaitkan dengan tajsim, tashbih,
takyif, dan tamsil. Penafsirannya terlalu kaku bergantung pada makna literal
lahiriah sementara mengabaikan penggunaan akal secara langsung dalam
menafsirkan ayat-ayat yang ambigu.

Kata Kunci: Al-“Usaimin; penafsiran; ad-dakhil; ijtihad (ra’y).

PENDAHULUAN

Tafsir merupakan produk pemikiran yang menjelaskan makna dan kandungan ayat
Al-Qur'an sesuai dengan kemampuan mufasir.! Tradisi penafsiran Al-Qur’an
sesungguhnya telah dimulai pada masa Nabi Muhammad saw. Dimana beliau
menjelaskan beberapa ayat Al-Qur’an yang tidak dipahami maknanya oleh para sahabat,
atau meluruskan pemahaman sahabat yang salah atas ayat tertentu dalam Al-Qur’an,?
seperti riwayat tafsir yang masuk dari ahl al-kitab, terutama melalui Ka'b al-Ahbar, Wahb
ibn Munabbih, dan ‘Abdullah ibn Salam tentang nabi Dawud merebut istri Uria dan
menyebabkannya terbunuh.?

Sepeninggal Nabi Muhammad saw., tradisi ini dilanjutkan oleh para sahabat
sehingga terbentuk lah madrasah tafsir di Makkah, Madinah, dan Kufah yang digawangi
oleh Abdullah bin Abbas, Ubay bin Ka’b, dan Abdullah bin Mas'ud. Di masa ini, sahabat
mulai banyak menggunakan ijtihad dalam menafsirkan Al-Qur'an meskipun masih
dominan merujuk pada penafsiran Nabi Muhammad saw. dan riwayat sahabat sebagai
sumber utama. Selanjutnya, di masa tabiin dan seterusnya, tradisi tafsir semakin
berkembang pesat dan banyak menggunakan ijtihad sebagai sumber penafsiran Al-Qur’an,
serta banyak kitab tafsir yang dituliskan. Dalam menjelaskan isi dari Al-Qur’an, ada ayat-
ayat yang disampaikan secara rinci dan ada juga yang disajikan secara umum atau hanya
garis besarnya. Penafsiran Al-Qur’an yang detail dijelaskan melalui hadis-hadis Nabi.
Sementara untuk penafsiran yang lebih umum, Allah memberikan kesempatan untuk
berijtihad. Sebab, pada dasarnya, perkembangan tafsir Al-Qur’an mengikuti kemajuan
zaman dan memenuhi kebutuhan umat manusia. Perkembangan ini menunjukkan bahwa

1 Mana' al-Qattan, Mabahis fi "Ulim al-Qur’an (Beirut: Mu'assasah al-Risalah, 2000).

2 Muhammad Husin al-Dhahabj, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, jilid 1 (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000),
38-40.

3 Ibid., 179-183.

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 163
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

tafsir Al-Qur’an tidak statis, melainkan dinamis dan responsif terhadap tantangan zaman
serta perkembangan ilmu pengetahuan.* meskipun demikian, penelitian mendalam atas
validitas sebuah penafsiran perlu untuk dilakukan, mengingat banyaknya produk
penafsiran yang dihasilkan sementara tidak semua pembaca tafsir memiliki kemampuan
untuk memilah mana tafsir yang sesuai dengan standar yang dianggap benar dan yang
tidak.

Penulisan sebuah tafsir tidak bisa dilepaskan dari pengaruh kondisi mufasir serta
konteks sosial dna intelektual yang melingkupinya. Salah satu contohnya adalah Syeikh
Muhammad bin $alih al-"Usaimin. Al-"Usaimin mengembangkan tafsirnya sesuai dengan
madzhab yang diikutinya. Al-’Usaimin dalam melakukan penafsiran Al-Qur’an. Ia
menghindari pentakwilan terhadap ayat mutasyabihat dengan lebih mementingkan
penafsiran sesuai dengan kemurnian teks (tekstual) seperti menolak tahrif (distorsi makna),
ta’sil (penolakan), dan melakukan takyif (menentukan bentuk), atau tamsil (keserupaan) dan
Tasybih (penyamaan). Penafsiran al-"Usaimin jika dipahami oleh orang-orang yang awam
akan mengira bahwa Allah itu sama dengan mereka. Seperti memiliki tangan wajah dan
anggota tubuh lainnya yang sama dengan makhluknya.

salah satu ciri penafsiran yang dianggap benar adalah yang menggunakan sumber
yang valid. Sumber penafsiran yang paling utama adalah ayat Al-Qur’an yang digunakan
untuk menjelaskan ayat Al-Qur’an lainnya dengan mengetahui hubungan antara ayat yang
satu dan yang lain (mundsabah). Kemudian dilanjutkan dengan hadis yang diriwayatkan
oleh sahabat dan bersumber pada nabi secara akurat. Syeikh Muhammad bin $alih al-
‘Usaimin merupakan salah satu ulama Wahabi®> Ia dalam penjelasannya mengenai
kepercayaan kepada Allah membaginya menjadi empat bagian, yaitu meyakini eksistensi
(sifat wujudnya), rubiibiyah, ulithiyah, serta nama dan sifat Allah. Dalam hal ini, penafsiran
al-Usaimin mengindikasikan kontradiksi dengan keterangan pada ayat lain, yakni
penggalan QS. Al-Syura (42): 11 yang menjelaskan bahwa tidak ada sesuatupun yang
serupa dengan Allah. Sementara dalam menjelaskan QS. Al-Maidah (5): 64, ia hanya
berpegang pada analisis kebahasaan dan prinsip madhabnya tanpa mempertimbangkan
ayat Al-Qur’an lainnya serta konteks ayat yang ditafsirkan.

Kajian tafsir membedakan antara tafsir yang diterima (al-asil) dan tafsir yang salah
atau menyimpang, yang dikenal sebagai ad-dakhil. ad-dakhil merepresentasikan setiap
ketidaksempurnaan atau kesalahan yang terbaca dalam proses penafsiran, apa pun bersifat
baik metodologis, berbasis sumber, maupun substantif. Beberapa penyebab potensial yang
menyebabkan hal ini antara lain penerapan aturan hukum yang salah, penggunaan riwayat
yang tidak akurat, atau pengaruh dari unsur-unsur eksternal yang tidak terkait dengan
prinsip-prinsip penafsiran yang tepat. Dalam kerangka penafsiran tradisional, ad-dakhil
dapat dipandang sebagai sesuatu yang asing dan tidak murni, seperti penyakit yang

¢ Ali Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah terhadap Penafsiran,” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (Juni 2015).
5 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat
Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-“Usaimin,” Jurnal QOF 28, no. 2 (2020), 201.
164 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

menjangkiti tubuh atau larva yang tersembunyi di batang pohon (sesuatu yang tidak
tampak di permukaan) tetapi merusak strukturnya dari dalam.®

Segala bentuk ketidaksempurnaan dalam penafsiran baik itu bias dari mufasir,
ketidaksesuaian data, maupun kesalahan metodologis mengganggu validitas total temuan.
Oleh karena itu, setiap interpretasi harus dibenarkan secara cermat dengan
mempertimbangkan siapa yang menafsirkannya, latar belakang dan motivasi penafsiran
tersebut, serta latar historis dan sosial yang mendasarinya. Metodologi yang digunakan
juga harus diuji objektivitasnya, sifat sistematisnya, dan kepatuhannya terhadap
persyaratan ilmiah. Tanpa mengevaluasi aspek ini secara menyeluruh, kesalahan kecil
dapat berdampak besar pada kesimpulan. Prinsip ini menekankan perlunya kehati-hatian
dan pengukuran dalam setiap tahap interpretasi.

Artikel ini dibuat bertujuan untuk menjelaskan bagaimana Syeikh Muhammad bin
Salih al-"Usaimin melakukan penafisran terhadap surah al- Maidah (5): 64, mengungkap
penyebab (yang melandasi) dia memaknai sesuai yang dia ketahui serta konteks yang
melatar belakangi penafsirannya. selanjutnya, penelitian ini berupaya untuk
mengungkapkan validitas penafsiran al-Usaimin berdasarkan teori al-asil dan al-dakhil
dalam penafsiran Al-Qur’an. Kajian Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq pada
tahun 2020 dalam artikelnya “Dampak Wahabisme terhadap Interpretasi Ayat-ayat Tajsim,
Tasybith, dan Tawassul pada Karya al-Usaimin” sangat penting untuk memahami
bagaimana Wahabisme dapat membentuk cara orang memahami ayat-ayat yang dapat
mengarah pada berkembangnya tasybih dan tawassul. Dalam kaitan ini, tasybih diartikan
sebagai membandingkan sifat-sifat Tuhan dengan sifat-sifat makhluk, sedangkan tajsim
adalah menggambarkan Tuhan dengan wujud fisik. Qudsia dan Haq melakukan penelitian
yang menyoroti interpretasi ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat-sifat karya Syaikh
Muhammad bin Shalih al-'Usaimin, yang mereka anggap menunjukkan kecenderungan
pemahaman yang bersifat tekstual dan literal.

Wahabisme muncul pada abad ke-18 karena Muhammad bin 'Abd al-Wahhab
memimpin gerakan reformasi keagamaan. Gerakan ini menyoroti perlunya pemurnian
tauhid dengan menggunakan slogan "kembali kepada Al-Qur'an dan hadis." Namun,
strategi ini seringkali dikecam karena menolak tradisi intelektual serta beragam teknik
yang berkembang dalam Islam klasik. Umumnya menolak ta wil (penafsiran alegoris atau
metaforis) atas ayat-ayat mutasyabihat. Wahabisme juga menentang praktik tawassul
melalui nabi atau wali yang telah meninggal. Muhammad bin 'Abd al-Wahhab menulis
dalam Kitab al-Tauhid-nya bahwa Allah harus dikhususkan tanpa tahrif (penyimpangan
makna ), fa'til (penyangkalan karakteristik), fakyif (mendefinisikan bagaimana Allah itu),
dan tamsil (menyerupai Allah dengan makhluk).”

Penolakan tawil al-'Usaimin menekankan kualitas pemahaman literal, yang
menghasilkan penerimaan komponen fisik dalam Tuhan, meskipun dengan pernyataan
"tanpa menyamakannya dengan makhluk lain." Penafsirannya terhadap beberapa ayat

¢ Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'sur Karya Imam al-Suyiiti
(Bandung: Program Studi S2 Studi Agama-Agama, UIN Sunan Gunung Djati, 2015), 98.
7 Muhammad bin 'Abd al-Wahhab, Kitab al-Tauhid (Riyadh: Dar al-Salam, 1996).

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 165
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

menunjukkan cara berpikir khas dari pendekatan teologis Wahabi. Misalnya, mengenai QS
al-Rahman (55): 27" Dan tetaplah kekal Wajah Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan
keabadian, "al-'Usaimin menyajikan penafsiran yang kuat bahwa Allah memiliki fitur fisik,
sehingga menegaskan unsur fisik dalam Tuhan, meskipun dengan pernyataan "tanpa
menyamakannya dengan makhluk lain."® Demikian pula dalam QS. al-Ma'idah (5): 64 yang
berbunyi, "Tangan Allah terbuka," al -'Usaimin menyatakan Allah mempunyai dua tangan
yang nyata. la menekankan bahwa kedua tangan Tuhan harus dilihat secara harafiah,
bukan kiasan, dan menolak pandangan mufasir tradisional yang memandang istilah yad
(tangan) mewakili kekuasaan atau kekuatan. Qudsia dan Haq berpendapat bahwa
penolakan pemahaman simbolik ini menunjukkan adanya manifestasi pemikiran tajsim
dalam penafsirannya.

Pendekatan ini sangat berbeda dari tafsir ahl as-sunah wa al-Jama’ah, yang dijelaskan
oleh al-Baydawi dan al-Razi, yang memandang “tangan” sebagai bagian dari kekuatan dan
kedermawanan Allah, bukan sebagai organ fisik. Selain itu, ketika membaca QS Hud (11):
37, yang mengklaim "Di bawah pengawasan Kami dan wahyu Kami," al-'Usaimin
menunjukkan bahwa lafadz tersebut menunjukkan dua mata pada Allah. Untuk
mendukung klaimnya bahwa sifat "dua mata" harus diterima sebagaimana adanya, dia
merujuk pada sebuah hadis dari nabi yang menyatakan "Allah tidak memiliki satu mata."
Meskipun al-'Usaimin mengatakan bahwa karakteristik ini tidak seperti hewan, refleksi
tetap menciptakan kesan antropomorfik (fasybil) karena memahami ayat berdasarkan
makna literal tanpa memberi ruang untuk interpretasi yang lebih masuk akal atau simbolis.

Qudsia dan Haq mengatakan bahwa cara penafsiran ini berkaitan erat dengan
penolakan ideologis Wahabi terhadap fa’wil. Mereka mengklaim bahwa pendekatan
penafsiran al -'Usaimin menunjukkan kontradiksi dalam pemahaman: di satu sisi menolak
tamsil (membandingkan Allah dengan makhluk),” namun di sisi lain menafsirkan teks
dengan cara yang menghasilkan penyerupaan yang sama. Sikap ini menunjukkan
pendekatan penafsiran yang sangat literal dan mengabaikan kekayaan ta'wil yang telah
menjadi bagian dari tradisi penafsiran ahl as-sunah wa al-Jama’ah. Dengan demikian,
penelitian Qudsia dan Haq menunjukkan bahwa penafsiran al-'Usaimin terhadap ayat-ayat
atribut lebih condong ke arah pandangan tajsim dan tasybih teologis yang bersumber dari
doktrin Wahabi. Dari sudut pandang metodologis, penelitian ini menunjukkan bagaimana
ideologi teologis memengaruhi penafsiran hasil. Pendekatan metodologis tekstual
menghasilkan penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an yang sempit, kaku, dan seringkali
mengabaikan nilai-nilai simbolis serta transendensi Tuhan.

Syekh Muhammad bin Salih al-'Usaimin mengatakan dalam Kitab induk
akidah Islam, bahwa pikiran manusia tidak berhak membenarkan atau mengingkari sifat-
sifat Tuhan. Dia menjelaskan bahwa dasar utama dalam diskusi mengenai al-asma’ wa as-
sifit hanya berdasarkan pada bukti wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah yang otentik. Hal

8 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat
Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-“Usaimin,”, 211-212.
9 Ibid., 212.
166 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

ini disebabkan karena masyarakat meyakini bahwa akal manusia mempunyai batas dan
tidak dapat memahami hakikat hakikat dan sifat-sifat Allah yang sebenarnya yang tidak
kasat mata. Jadi, ketika memutuskan atau menyangkal sifat Tuhan, akal harus mengikuti
wahyu.!°

Bagi al-'Usaimin, kelompok seperti Asy’ariyah, Mu tazilah, dan Jahmiyah telah
melakukan kesalahan metodologis karena mereka mendahulukan akal di atas bukti.
wahyu yang tunduk pada akal sehat, menetapkan standar yang dapat diterima, dan
menolak segala sesuatu yang tidak masuk akal bagi manusia. Oleh karena dari hal ini,
mereka menolak ciri-ciri yang jelas tercantum di dalam Al-Qur’an dan Sunnah, seperti
memiliki wajah, memiliki tangan, hidup di 'Arsy, dan turun ke dunia. Tuhan yang telah
ditetapkan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, seperti memiliki wajah, tangan, tinggal di 'Arsy,
dan turun ke dunia. Mereka menyebut pengingkaran ini penyangkalan dengan sebutan
ta’wil, padahal sesungguhnya tahrif, yang artinya mengubah makna sebenarnya dari teks
yang diwahyukan takwil, tetapi yang sebenarnya adalah tahrif, yang berarti mengubah
makna sebenarnya dari teks yang diwahyukan.

Al-Usaimin la mengatakan bahwa orang orang-orang yang kemungkinan besar dan
rawan berbuat dosa di dalam hati mereka mempergunakan ayat-ayat yang samar untuk
memancing pertengkaran dan melampiaskan egonya akan menggunakan ayat-ayat yang
tidak jelas untuk memulai pertengkaran dan membuat ego mereka terasa lebih baik.
Tujuan mereka adalah menafsirkan kitab suci dengan cara yang masuk akal bagi akal
manusia dan sejalan dengan filsafat, alih-alih mencari kebenaran. Disisi lain, mereka yang
memiliki pemahaman mendalam tentang kitab suci menerima ayat-ayat mutasyabihat
dengan penuh keimanan dan berkata, "Kami percaya kepada segala sesuatu; segala sesuatu
datang dari sisi Tuhan kami " (Ali Imran (3): 7). dengan penuh keimanan dan katakanlah,
"Kami telah beriman kepada segala sesuatu, dan segala sesuatu itu datangnya dari sisi
Tuhan kami." (Ali Imran :7). Inilah ciri sistem kepercayaan yang itu benar, bahwa makna
ayat-ayat yang tidak jelas harus dikembalikan kepada Allah dan Rasul-Nya tanpa
diputarbalikkan. Ciri khas sistem kepercayaan yang benar, yaitu bahwa makna ayat-ayat
yang tidak jelas harus dikembalikan kepada Allah dan Rasul-Nya tanpa perubahan makna
lafaz.

Menurut al-'Usaimin, Ahlus ahl as-sunah wa al-Jama’ah memiliki metode yang jelas
dalam menafsirkan ayat-ayat yang ambigu: menetapkan makna yang tepat sebagaimana
asalnya dari Tuhan, tanpa fahrif (distorsi makna), ta’sil (penolakan), takyif (menentukan
bentuk), atau tamsil (keserupaan). Pendekatan ini berbeda dengan kelompok ta"wil dan
tafwid, yang sering keliru dalam menafsirkan ayat-ayat sifat.!! Pertama, beberapa pakar
kalam menganggap ta'wil yang mereka lakukan sebagai penyimpangan dari makna yang
sebenarnya. Mereka memberikan tafsiran terhadap ayat-ayat yang menyebutkan sifat-sifat
Allah dengan cara metaforis tanpa bukti yang kuat, seperti mengartikan ‘tangan’ Allah
sebagai kekuasaan atau ‘wajah’ Allah berarti pahala. Namun menurut Al-'Usaimin,

10 Muhammad bin Salih al-'Usaimin, Buku Induk Akidah Islam, suntingan Fahd bin Nasir bin Ibrahim
al-Sulayman, terj. Izzuddin Karimi, cetakan ke-3 (Jakarta: Pustaka Sahifa, 2010). 229-230.
11 Ibid.

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 167
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

tindakan ini merupakan fahrif (penyelewengan makna) dan bukan ta'wil yang dapat
dibenarkan, karena tidak didasarkan pada Al-Qur’an atau sunah. Ia menekankan bahwa
istilah tahrif lebih sesuai digunakan, karena Al-Qur’an sendiri telah menyebutkan istilah
itu dalam QS. An-Nisa (4): 46. Kedua, tafwidh adalah proses menyerahkan sepenuhnya
makna dari ayat-ayat mutasyabihat kepada Allah tanpa berusaha memahami maknanya
sama sekali, yang juga ditolak oleh Al-'Usaimin. Ia menyebut pandangan ini sebagai
“pendapat terburuk dari kalangan ahli bid'ah”, karena mengandung tiga kesalahan utama:
(1) menyangkal Al-Qur’an yang menjelaskan segala sesuatu, (2) beranggapan Rasulullah
bahwa Saw. tidak mengerti makna dari ayat yang ia sampaikan, (3) memberi kesempatan
bagi kalangan Zindiq dan intuisi untuk menafsirkan Al-Qur’an sesuai keinginan mereka.
Dengan demikian, tafwidh bukanlah metodologi salaf yang benar, melainkan merupakan
tanda-tanda kelemahan dalam memahami nash.

Menurut Ibn al-'Usaimin, keyakinan yang sahih terhadap ayat-ayat yang
menggambarkan sifat Allah harus berdasarkan pada metode salaf, yaitu dengan cara;
pertama-tama harus mengimani seluruh ayat, baik yang bersifat muhkamat maupun
mutasyabihat, tanpa melakukan penolakan atau penyelewengan makna. Kedua, wajib
menetapkan makna tekstual sebagaimana datangnya, sembari meyakini bahwa hakikat
dari makna tersebut sepenuhnya diketahui hanya oleh Allah. Ketiga, harus menolak
berbagai bentuk ta'wil, tahrif, ataupun tafwid yang tidak memiliki dasar argumentatif yang
sah. Keempat, menghindari penggunaan logika spekulatif yang menempatkan akal sebagai
penentu utama di atas nass, sehingga pemahaman terhadap ayat tetap berada dalam
koridor metodologi tafsir yang selaras dengan prinsip keimanan yang benar. Dengan
adanya cara yang dianggap al-'Usaimin benar, berguna untuk menjaga
keseimbangan antara iman dan pengetahuan, antara teks dan akal, serta
memastikan bahwa ayat-ayat yang samar tidak digunakan sebagai alat fitnah,
melainkan sebagai cara untuk memperkuat tauhid dan memuliakan Allah
sebagaimana seharusnya.

Mohamad Syasi menjelaskan dalam al-Ashil wa ad-Dakhil fi al-Tafsir bi al-Ma'sir
bahwa Imam Jalal al-Din al-Suyuti berpendapat, “menjaga kemurnian makna Al-Qur’an
paling baik dilakukan dengan tafsir bi al-ma’siir.” Ia berpendapat bahwa meskipun akal
sangat penting sebagai alat penalaran, penggunaannya tidak boleh melampaui parameter
yang ditetapkan oleh nas dan riwayat sahih. Hasil penafsiran seorang mufasir bisa jadi ad-
dakhil, yaitu tafsir yang bias dan direktif, jika menafsirkan suatu ayat dengan menggunakan
ra'y tanpa kendali tekstual dan tanpa dukungan prinsip-prinsip usiil al-tafsir. Hal ini sesuai
dengan definisi Ibrahim Khalifah mengenai ad-dakhil fi al-tafsir sebagai tafsir yang “tidak
sahih riwayatnya, atau bertentangan dengan prinsip penerimaan, atau didasarkan pada
pemikiran yang rusak (ra’y fasid).?

Penafsiran bi al-ra’y seringkali menghasilkan distorsi ketika akal diterapkan untuk
membenarkan ideologi, premis teologis, atau kepentingan tertentu. Ibn at-Taimiyah dalam
Mugaddimah fi Usil al-Tafstr dan Husein al-Zahabi dalam al-Tafsir wa al-Mufassiriin telah

12 Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'Sur Karya Imam al-Suyyiti, 99-101.
168 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

mengkritik kesalahan metodologis tersebut sebelumnya. Mereka mengklaim bahwa
beberapa mufasir terlalu menekankan peran akal dengan mengabaikan dalil nass. Dalam
keadaan seperti itu, interpretasi merupakan pembacaan teks yang asing dan personal,
ibarat penyakit internal yang menyerang tubuh.'* Analogi ini menggambarkan bagaimana,
jika tidak diteliti secara saksama, ad-dakhil tidak selalu jelas dan bagaimana hal itu dapat
melemahkan validitas interpretasi dalam sudut pandang epistemologis. Namun, al-Suytti
tidak sepenuhnya mengabaikan peran intelek. Ia menunjukkan bagaimana rasio dapat
digunakan sebagai pelengkap dalam beberapa karyanya, seperti Tafsir al-Jalalayn dan
Nawdahid al-Abkar, yang didasarkan pada bi al-ra’y dan tidak menyimpang dari batasan
bahasa dan magqasid syar’iyyah. Dengan kata lain, ra"y dapat diterima selama ia memperjelas
teks bagi seseorang, alih-alih menggantikannya.

Memahami ad-dakhil fii ar-ra’yi sangat penting untuk menjaga kejujuran
epistemologis penafsiran, menurut Mohamad Syasi. Perhatian yang tidak terfokus pada
rasionalitas dapat mengarah pada penafsiran yang sinis, sintetik, atau bahkan ideologis.
Akibatnya, kritik terhadap tafsir bi al-ra’y tidak menunjukkan penolakan terhadap
rasionalitas; melainkan, ia runtuh untuk dikembalikan ke kerangka yang tepat: rasionalitas
yang tunduk pada teks. Metode ini menjamin bahwa penafsiran Al-Qur’an sesuai dengan
landasan ilmiah dan otoritatif, serta terhindar dari pengaruh ide-ide eksternal yang
bertentangan dengan prinsip-prinsip wahyu. Dengan demikian, pengenalan dan
penyempurnaan unsur-unsur ad-dakhil menjadi sangat penting.

METODE PENELITIAN

Unit analisis penelitian ini adalah penafsiran dari ibnu Usaimin terhadap surah Al-
Maidah (5): 64 yang berfokus pada pendekatan kritik tafsir ad-dakhil bi al-ra’y. Analisis
diarahkan untuk memahami bagaimana cara model penafsiran dan teologinya. Penelitian
ini menggunakan metode kualitatif deskriptif'* dengan pendekatan studi literatur (library
research).’> Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menelaah penafsiran ayat yang
bersifat mutasyabihat yang dilakukan oleh al-Usaimin terhadap surah Al-Maidah (5): 64
yeng memiliki lafal “yadullah”. Sebagaimana dalam artikel yang dikarang oleh Mohamad
Syasi Ii Ruhimat bahwa tafsiran yang termasuk dalam kategori tafsir ad-dakhil yaitu
disebabkan oleh adanya kekakuan dalam penggunaan makna literal dan pengabaian
logika. Untuk mengumpulkan data dilakukan dengan cara membaca, menelaah, dan
mencatat informasi penting dari berbagai sumber yang relevan dengan  pokok
permasalahan yang diteliti, dengan kritik teks, buku dan kitab berhubungan dengan model
penafsiran, alasan penafsiran dan akidah yang dianut Ibn al-Usaimin sehingga adanya
larangan untuk menafsirkan dengan akal.!®

Proses penelitian ini dilakukan melalui beberapa tahapan yang berkesinambungan.
Pertama, peneliti menyeleksi bahan bacaan yang secara langsung berkaitan dengan tema

13 Husein al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, 220.

14 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2018), 246.
15 Sutrisno Hadi, Metodologi Penelitian (Yogyakarta: Andi Offset, 1994), 5.

16 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019), 11.

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 169
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

utama, yaitu kritik tafsir ad-dakhil dan model penafsiran Ibn al-"Usaimin. Tahap ini
melibatkan pencarian literatur seperti Buku Induk Akidah karya Ibn al-‘Usaimin, artikel
Miatul Qudsiah tentang Pengaruh Wahhabisme dalam Penafsiran Ayat-ayat Tajsim dan Tasybih,
tulisan Mohamad Syasi Ii Ruhimat mengenai al-asil dan ad-Dakhil dalam tafsir bi al-ma’siir,
serta Metode Kritik ad-Dakhil fi At-Tafsir karya Muhammad Ulinnuha. Selain itu, kitab tafsir
Ibn al-‘Usaimin terhadap Surah al-Ma’idah menjadi sumber primer yang dianalisis secara
mendalam. Kedua, setiap sumber yang diperoleh dibaca secara sistematis, kemudian
dipetakan untuk memisahkan informasi mengenai metode, pemikiran teologis, serta
landasan rasional yang digunakan Ibn al-‘Usaimin dalam penafsirannya. Proses ini tidak
hanya berfokus pada isi penafsiran, tetapi juga menelusuri bagaimana latar belakang
akidah beliau yang menolak fa’wil spekulatif dan menekankan keharusan berpegang pada
makna tekstual yang berpengaruh langsung terhadap hasil tafsir.

Ketiga, peneliti membuat ringkasan analitis dari masing-masing literatur untuk
menemukan pola dan konsistensi metodologis. Setiap ringkasan kemudian dikaitkan
dengan teori ad-dakhil, sehingga peneliti dapat melihat titik temu atau potensi
penyimpangan metodologis yang relevan untuk dikaji. Keempat, hasil analisis
dibandingkan dengan temuan penelitian sebelumnya mengenai kecenderungan penafsiran
Ibn al-‘Usaimin. Perbandingan ini penting untuk mengukur apakah penafsiran beliau
terhadap Surah al-Ma’idah (5): 64 mengikuti pola yang sama atau memiliki kekhasan
tertentu. Kelima, peneliti menyusun sintesis sebagai bentuk kesimpulan metodologis,
yakni dengan melihat sejauh mana penafsiran Ibn al-‘Usaimin dapat diletakkan dalam
spektrum kritik ad-dakhil bi al-ra’y. Keseluruhan proses ini tidak hanya menghasilkan
gambaran teknis mengenai langkah penelitian, tetapi juga memberikan pemahaman
implikatif tentang bagaimana fondasi teologis, metode tafsir, dan preferensi metodologis
Ibn al-‘Usaimin saling berkaitan dan berpengaruh terhadap pilihan interpretatifnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Syeikh Muhammad bin $alih al-"Usaimin

Syeikh Muhammad bin $alih al-’'USaimin merupakan salah satu ulama Wahabi
terkemuka di Arab Saudi. Ia adalah ulama dengan segudang karya yang banyak diminati
orang. Karya-karyanya tersebut didominasi pada pembahasan tauhid dan figih. Syeikh
"Usaimin memiliki banyak karya tak terkecuali dalam bidang tafsir. Syeikh "Usaimin
memiliki 108 karya, menunjukkan dia ulama yang prolifik. Diantaranya: Tafsir surah Al-
Maidah. Berdasarkan informasi dari Muhammad Khair Ramadan Yusuf, terdapat 175 karya
berupa buku dan artikel pendek yang ditulis oleh Syeikh Ibn US$aimin.”” Al-"Usaimin
memiliki nama lengkap Abu 'Abdullah Muhammad bin Salih bin Sulaiman bin 'Abd al-
Rahman bin 'USman bin 'Abdullah bin 'Abd al-Rahman bin Ahmad bin Mugbal dari
keluarga Mugbal dari keluarga Rais al-Wahaibi al- at-Tamimi. Al-'Usaimin lahir pada

17 Mohd. Rumaizuddin Ghazali, “Muhammad bin $alih bin al-'Usaimin (1929-2001) dan Manhaj
Fatwanya,” Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa 5 (2014).
170 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

tanggal 27 Ramadan tahun 1347 H di ‘Unaizah, salah satu kota di Qasim.’® Allah menutup
umur al-"Usaimin di umur yang ke-74. Ia dimakamkan di komplek pemakaman Al-*Adl],
Makkah dihari Rabu 1421 H.

Perjalan al-'Usaimin dalam menempuh belajar agama dimbing banyak guru.
Diantaranya: (1) Shaykh 'Abd al-Rahman ibn Sulayman Alu Damigh dan sebagian keluarga
besar beliau yang menjadi ulama; termasuk (2) Shaykh 'Abd al-'Aziz ibn $Salih Alu Damigh;
(3) Shaykh 'Abd al-Rahman ibn Nasir al-Sa'diyy; (4) Shaykh 'Aliyy ibn Hamd al-Salihiyy;
(5) Shaykh Muhammad ibn 'Abd al-'Aziz al-Mutawwi'’; (6) Shaykh 'Aliyy ibn 'Abdullah al-
Shahitan; (7) Shaykh Muhammad al-Amin ibn Muhammad ibn al-Mukhtar al-Jakniyy al-
Shingitiyy penulis kitab tafsir Adwa’ al-Bayan; (8) Shaykh 'Abd al-Rahman ibn 'Aliyy ibn
'‘Audan, hakim di kota 'Unayzah; (9) Shaykh 'Abd al-'Aziz ibn 'Abdullah ibn Baz; (10)
Shaykh 'Abd al-Razzaq 'Afifiyy; (11) Shaykh 'Abd al-'Aziz ibn Nasir ibn Rashid, (12) 'Abd
al-Rahman al-Afrigiyy, dan lain-lain."

Pendidikan pertamanya belajar membaca Al-Qur’an kepada kakeknya dari jalur ibu
yaitu 'Abdur Rahman Bin Sulaiman al-Damigh, kemudian lanjut belajar menulis,
menghitung, dan mempelajari peradaban di Madrasah ustad Abdul 'Aziz Bin Salih al-
Damigh Dia juga telah menghafal Al-Qur’an dengan sangat lancar pada umur 11 tahun.
Dalam usia yang begitu daianggap anak kecil Al-"Usaimin ternyata mampu membaca Al-
Qur'an pada usianya yang muda dengan lancar. Setelah al-'Usaimin menyelesaikan
studinya di bawah bimbingan kakeknya, Syaikh Abdurrahman bin Nasir al-Sa'di. Di
bawah bimbingan al-Sa'di, al-Usaimin mempelajari lebih banyak tafsir, Nahwu, Hadis,
Sirah Nabawiyah, Ilmu Tauhid, Figih, Ushul Figih, dan Faraidl, serta menghafal ringkasan
beberapa matan. Sedangkan Syaikh Abdurrahman Bin Ali bin 'Audan menjabat sebagai
hakim di 'Unaizah, al-Usaimin belajar Ilmu Faraidl darinya, sebagaimana yang pernah ia
pelajari dari Syaikh Abdurrazaq 'Afifi di [Imu Nahwu dan Balaghah, yang kemudian ia
menjadi guru di daerah tersebut.?

Khusus dari segi pendidikan dan pendekatan, Syeikh Abdul Rahman al-Sa'adi
sangat berpengaruh terhadap al-Usaimin. Syeikh al-Sa'adi terkenal menganut mazhab
Hanbali, pandangan Ibnu Taimiyyah, dan Ibnu Qayyim, sehingga meniru pendekatan
ulama Arab dan juga Najd. Pendekatan Ibnu Muflah juga mempengaruhi al-Usaimin,
khususnya dalam Figh mazhab Hanbali dalam kitabnya al-Furii” dan juga oleh Rasyid
Ridha yang mengikuti gerakan Salafi.?!

Al-"Usaimin mengikuti mazhab yang diperkenalkan oleh Muhammad bin 'Abd al-
Wahhab atau yang lebih dikenal sebagai mazhab Wahhabi. Kata wahhabi sendiri diciptakan

18 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat
Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-“Usaimin,”, 209.

19 Brilly El-Rasheed, Biografi Ulama Sunnah Syaikh 'Usaimin dan Manhaj Uniknya (Surabaya: CV Al-
Fasyam Jaya Mandiri, 2023), 13.

20 Latifatul Muhajiroh, “Metodologi dan Corak Tafsir Ahkam min al-Qur'an al-Karim Karya
Muhammad bin Salih al-'Usaimin” (Skripsi S1, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019), 62-63.

2l Mohd. Rumaizuddin Ghazali, “Muhammad bin $alih bin al-'Usaimin (1929-2001) dan Manhaj
Fatwanya.”

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 171
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

oleh para sejarawan dan peneliti; hal ini tidak berasal dari para pengikut Muhammad bin
'Abd al-Wahhab.?? Penyebutan Wahabi karena nama dari “Abd Wahhab sendiri kemudian
yang digunakan oleh semua orang agar mengingat tentang aliran ini. Pokok-pokok ajaran
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab dibagi menjadi empat kategori utama, yaitu; konsep
tauhid, tawassul, berziarah ke makam, dan penolakan terhadap segala bentuk kebidahan.
Dalam penjelasan tentang tauhid, Muhammad bin “Abd al-Wahhab mengelompokkannya
menjadi tiga tipe, yaitu tauhid rubibiyah; yang menegaskan bahwa Allah adalah satu-
satunya pencipta, penyedia, dan penguasa atas segala sesuatu di alam ini. Tauhid ulithiyah;
yang menyatakan bahwa hanya Allah yang patut untuk disembah, dan tauhid al-asma’ wa
al-sifat; yang berkaitan dengan seluruh sifat-sifat Allah Swt.?

Menurut al-"Usaimin, keyakinan terhadap Allah mencakup empat aspek
fundamental, yaitu pengakuan atas keberadaan-Nya (wujiid), rubibiyah, ulithiyah,
serta nama dan sifat Allah (al-asma’ wa al-sifat). Pertama, keberadaan Allah dapat
dipahami melalui dimensi fitrah, sebab setiap makhluk membawa kecenderungan
alami untuk mengakui adanya Tuhan. Fitrah tauhid yang melekat sejak lahir ini
tidak hanya tampak pada diri manusia, tetapi juga tercermin dalam keberaturan
dan keteraturan alam semesta sebagai indikasi keberadaan Sang Pencipta. Kedua,
keberadaan Allah dapat dibuktikan secara rasional karena wujud makhluk
mustahil terjadi melalui penciptaan diri sendiri atau hadir tanpa sebab; keberadaan
suatu entitas meniscayakan adanya Zat Maha Pencipta yang mengadakannya,
yakni Allah Swt. Ketiga, keyakinan tersebut diperkuat melalui penjelasan kitab-
kitab suci yang secara konsisten menegaskan keesaan Allah dan memuat hukum-
hukum syariat yang membawa kemaslahatan bagi manusia, sehingga
menunjukkan bahwa tuntunan tersebut bersumber dari Allah Yang Maha
Mengetahui. Keempat, eksistensi Allah dapat dibuktikan melalui pendekatan
empiris, yaitu melalui pengalaman spiritual berupa terkabulnya doa dan
pertolongan-Nya terhadap hamba-hamba yang menghadapi ujian, yang secara
logis menunjukkan keberadaan dan kekuasaan Allah dalam realitas kehidupan.?

Kerangka konseptual ini menjadi landasan penting dalam memahami perbedaan
metodologis yang muncul pada tokoh-tokoh pembaru tertentu. Dalam hal ini, pandangan
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab mengenai ta’wil memperlihatkan pola pikir yang
kemudian sangat memengaruhi corak penafsiran Al-Qur’an dalam tradisi Wahabi, yang
berbeda secara prinsipil dari pendekatan kalangan Asy‘ariyyah. Meskipun secara eksplisit
ia menolak penggunaan ta'wil, terdapat sejumlah inkonsistensi karena pada beberapa

2 Muhammad Faqih bin Abdul Djabbar Maskumambang, Menolak Wahabi, terj. Abdul Aziz
Masyhuri (Depok: Sahifa, 2015), 2.

2 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat
Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-"Usaimin”, 206.

2 Muhammad bin Salih al-'Usaimin, Penjelasan tentang Prinsip-Prinsip Dasar Keimanan, terj. Ali
Makhtum Assalamy (Jakarta, 1993), 19-32.

172 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

kesempatan ia tetap membuka ruang penafsiran yang mengarah pada bentuk ta"wil
tertentu. Perbedaan ini menunjukkan bahwa pola pikir para pendiri mazhab atau gerakan
teologis —yang masing-masing membawa kerangka epistemik dan metodologis berbeda—
secara natural melahirkan keragaman pandangan, termasuk dalam memahami konsep al-
asma’ wa al-$ifat serta penerapannya dalam tafsir.?

‘Abd al-Wahhab merumuskan empat prinsip dasar dalam Arba’ Qawa’id yang
menjadi fondasi pemikirannya. Pertama, setiap pembahasan tentang Allah Swt. harus
didasarkan pada pengetahuan yang sahih, sehingga penyandaran sifat atau ketetapan
kepada-Nya tanpa landasan ilmiah yang valid dipandang sebagai tindakan terlarang.
Kedua, suatu perkara yang tidak disinggung oleh syariat berada dalam kategori yang
dibolehkan; karena itu, seseorang tidak berwenang menetapkan status hukum —seperti
wajib, haram, sunnah, atau makruh—atas perkara yang tidak ditetapkan oleh pembuat
syariat. Ketiga, kecenderungan untuk meninggalkan dalil yang tegas (muhkam) dan
berpaling kepada teks yang samar dan ambigu (mutasyabihat) merupakan kekeliruan
metodologis, dan sikap tersebut merefleksikan pola pikir kelompok seperti Rafidah dan
Khawarij. Seorang muslim wajib menjadikan dalil yang jelas sebagai rujukan utama,
sedangkan pemahaman terhadap teks yang ambigu harus ditempatkan sebagai
pendukung tanpa menyalahi prinsip yang muhkam. Apabila seseorang tidak mampu
menafsirkan teks yang samar, maka ia wajib merujuk kepada otoritas keilmuan para ulama
yang mendalam ilmunya (al-rdsikhiin). Keempat, sabda Nabi Saw. menegaskan bahwa
perkara halal dan haram telah ditetapkan secara jelas, sementara di antara keduanya
terdapat wilayah yang samar. Individu yang menolak batasan ini dan berupaya
menguraikannya secara berlebihan justru berpotensi tersesat serta menyesatkan pihak
lain.?

Ad-Dakhil dalam Penalaran dan Penafsiran (ar-Ra’yu)

Tafsiran bisa dikatakan ad-dakhil (penafsiran yang salah) oleh banyak mufasir lain
karena banyak faktor penyebabnya. Bisa dikatakan dari sumber yang tidak sahih (tidak
terpercaya) salah satunya dan banyak lagi. Lafazh al-dakhil berasal dari kosakata bahasa
Arab yang dibentuk dari kata kerja bentuk tiga (fi'il madi sulasi mujarrod) yaitu dal, kha, dan
lam (dakhila) dengan pola kata kerja (wazan) fa’ila - yaf'alu - fa’lan dan fa’alan. Jadi, jika lafazh
ini diatur ke dalam wazan tersebut, akan dihasilkan susunan perubahan kata: Dakhila -
yadkhalu - dakhlan - wa dakhalan, yang memiliki arti seperti: penyakit (‘illah), kelemahan,
cacat, tamu, dan kata pinjaman.?”

Penafsiran al-dakhil dalam ra’y terjadi karena penilaian subjektifitas mufasir, karena
sudut pandang dari para masing-masing mufasir yang telah menggunakan penalaran
mereka untuk berpikir secara mendalam dengan ilmu yang telah mereka miliki, contoh

% Muhammad bin Salih al-'Usaimin, Penjelasan tentang Prinsip-Prinsip Dasar Keimanan, terj. Ali
Makhtum Assalamy, 30-32.

26 Nur Khalik Ridwan, Sejarah Lengkap Wahhabi (Yogyakarta: IRCISoD, 2020), 71-74.

27 Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'Sur Karya Imam al-Suyiiti, 102.

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 173
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

seperti analisis ekstrimisme dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an Sayid Qutb.?® Penafsiran dengan
akal yang keliru dapat dikategorikan ke dalam beberapa bentuk. Pertama, penjelasan yang
lahir dari pemahaman yang salah akibat ketidakmampuan memenuhi syarat-syarat
berijtihad sehingga menghasilkan tafsir yang tidak dapat dipertanggungjawabkan. Kedua,
penafsiran yang mengabaikan konteks naratif dan meninggalkan makna yang jelas dari
teks, sebagaimana tampak dalam sebagian corak tafsir kelompok Mu’tazilah dan sejumlah
filsuf Islam. Ketiga, penjelasan yang terlalu terpaku pada makna lahiriah teks tanpa
mempertimbangkan akal sehat serta pengetahuan mendasar mengenai Syariat Islam,
sebagaimana terlihat pada corak penafsiran golongan musyabbihah dan mujassimah.
Keempat, penafsiran filosofis dengan menekankan makna-makna tersembunyi di balik
teks, seperti dalam sebagian tafsir sufi yang berorientasi pada simbolisme dan filsafat.
Kelima, penjelasan yang hanya berfokus pada struktur bahasa tanpa memperhatikan
indikator makna yang lain sehingga menghasilkan kaidah-kaidah yang tidak lazim dalam
penggunaan bahasa Arab; hal ini tampak pada sejumlah ahli bahasa yang keluar dari
kaidah umum. Keenam, penafsiran yang dibuat-buat dalam mengungkap aspek
kemukjizatan Al-Qur’an hingga melampaui batas kewajaran. Ketujuh, penjelasan yang
bersumber dari pandangan yang menolak iman dan bermaksud merusak ajaran Islam
sehingga mengarah pada penyimpangan makna yang disengaja.?’
Ada tujuh jenis ad-dakhil al-ra’yi yang terdapat dalam kitab ad-dakhil fi Tafsir, yaitu:

1. Ad-dakhil al-ra’yi yang muncul akibat salah pengertian karena tidak terpenuhinya

kriteria untuk berijtihad, meskipun interpretasinya didasarkan pada niat yang baik.3

0583 2408 0 JE 0 &35 03 e ST

“Pohon itu memberikan buahnya pada setiap musim dengan seizin Tuhannya. Allah membuat
perumpamaan-perumpamaan itu untuk manusia supaya mereka selalu ingat”.
Istilah hin dalam ayat yang dimaksud, menurut Ibn Musayyab dalam Tafsir al-Tustari,
berarti periode waktu dari mulai munculnya pohon kurma atau anggur kering hingga
menjadi basah. Kemudian dari yang basah tersebut berlanjut hingga buahnya matang.
Menurut penjabaran tafsir tersebut, Sahal Al-Tustari hanya menguraikan arti yang
tampak saja dan tidak merinci arti yang tersirat. Hal ini dikarenakan beliau merasa
bahwa penjelasan tafsir tersebut sudah dikenal luas di antara masyarakat.

2. Ad-dakhil al-ra’yi yang disebabkan oleh pemutarbalikan antara logika dan pengabaian
makna literal. Faktor ini yang kerap dilakukan oleh kelompok Mu’tazilah dan sebagian
filsuf muslim.>

28 Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil Tafsir Bi al-Ma'sur Karya Imam al-Suyiiti, 100-101.

2 Khoirun Niat, “Ad-Dakhil dalam Kitab al-Kasyf wa al-Bayan 'an Tafsir al-Qur'an Karya Imam al-
Sa'labi (w. 427 H),” Jurnal An-Niir 5 (2013), 9.

% Mohammad Syasi 1i Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma’sur Karya Imam al-Suyiiti
(Bandung: UIN Sunan Gunung Djati, 2015), 106.

3t Ibid., 106.

174 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

3. Ad-dakhil yang disebabkan oleh adanya kekakuan dalam penggunaan makna literal
dan pengabaian logika. Faktor ini yang kerap digunakan oleh kelompok Musyabihah
dan Mujassimah.??

s Al Je )
“(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pemurah. Yang bersemayam di atas "Arsy.”
Ibn Taimiyyah dalam karyanya al-Mut'ini menjelaskan bahwa istilah istiwa
(bersemayam) berkaitan dengan Allah dipahami oleh kelompok mujassimah dan
musyabbihah sebagai makna harfiah, bukan sebagai majaz yang bisa memiliki berbagai
arti lain. Mereka menafsirkan istilah istiwa ini dengan anggapan bahwa Allah
bersemayam di atas langit dengan hakikat-Nya. Anggapan ini keliru karena para
ulama salaf telah mengajarkan penafsiran yang lebih umum atau tafwid, yang
menunjukkan bahwa istilah istiwa memiliki arti yang sejalan dengan sifat-sifat Allah,
sehingga seharusnya tidak disamakan dengan sifat-sifat makhluk-Nya.®

4. Ad-dakhil terjadi karena adanya paksaan dan ekstremitas dalam menafsirkan makna-
makna filosofis yang kompleks. Faktor ini sering dilakukan oleh kelompok sufi yang
memiliki pandangan filsafat.

5. Ad-dakhil muncul akibat adanya tekanan untuk menonjolkan kemampuan bahasa dan
deklinasi (ad-dakhil fi al-lughah). Ini merupakan faktor yang sering dijadikan rujukan
oleh beberapa pakar bahasa.

Seperti pada surah al-Isra’ ayat 71: ‘

S 0y ¥ U Dutks SUB gy BTGl S8t BT IS S0 55
“(Ingatlah) suatu hari (yang di hari itu) Kami panggil tiap umat dengan pemimpinnya; dan
barangsiapa yang diberikan kitab amalannya di tangan kanannya maka mereka ini akan
membaca kitabnya itu, dan mereka tidak dianiaya sedikitpun.”

Al-Zamakhshari menjelaskan bahwa istilah imdm merupakan bentuk jamak dari & dan
pandangan ini termasuk dalam kategori bid’ah. Selain itu, ada hikmah atau maksud di
balik penggunaan nama ibunya untuk melindungi hak Nabi Isa, agar tidak dianggap
sebagai anak hasil perzinahan. Sementara itu, menurut ‘Ali al-Sabuni, istilah imam
dalam ayat tersebut mengacu pada catatan amal, yang berarti bahwa, "pada hari itu
setiap orang akan dipanggil untuk menerima catatan amal nya dan mendapatkan
balasan atas tindakan mereka." Hal ini sejalan dengan penjelasan yang terdapat dalam
firman Allah di QS. Yasin. Di sisi lain, al-Tabari berpendapat bahwa istilah imam dalam
konteks tersebut lebih tepat dimaknai sebagai figur yang diikuti di dunia, karena

32 Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'Sur Karya Imam al-Suyiiti, 106.

3% Muhammad Rasyidi Wahab, Mohd Shahrizal Nasir, dan Syed Hadzrullasfi Syed Omar, “Implikasi
Penafsiran Majaz al-Qur'an terhadap Nas-Nas Sifat Mutashabihat,” Jurnal Islam dan Masyarakat
Kontemporer (Universitas Sultan Zainal Abidin, 2014), 143.

3 Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'Sur Karya Imam al-Suyiiti, 107.

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 175
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

dalam bahasa Arab, kata imam berarti ‘sesuatu yang dijadikan pemimpin atau teladan
yang diikuti’.®

Ad-dakhil muncul akibat ada penjelasan mengenai sisi-sisi keajaiban (i’jiz) Al-Qur’an
yang dibuat-buat dan tidak biasa, terutama berkenaan dengan sisi ilmiahnya. Hal ini
sering dilakukan oleh beberapa peneliti yang ahli dalam bidang ilmu pengetahuan
modern.

Ad-dakhil terjadi karena adanya penolakan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan memiliki
tujuan untuk menghancurkan Islam. Dalam penafsiran Al-Qur’an, hal ini menjadi
salah satu isu yang memicu perdebatan. Contohnya adalah penafsiran terkait ayat-ayat
yang mengandung unsur antropomorfisme atau ayat-ayat yang tampak menyamakan
Allah dengan makhluk-Nya. Salah satu penafsiran datang dari Muqatil Ibnu Sulaiman,
yang dikenal sebagai penganut paham tajsim, meyakini bahwa Allah memiliki tubuh
seperti manusia. Dalam penafsiran surah al-Baqarah (2): 255 pada lafal “kursiy”

5055 oyt s ps
Kursi-nya meliputi langit dan bumi.
Dalam tafsir Mugatil ibn Sulaiman (1/213) menjelaskan

1S 2l 3 e S EF B ey Vg ) Slgacdl Hee Gk v S 2056 85 S

b u@b
“Kursinya (Allah) itu luasnya meliputi langit dan bumi. Dan setiap tiang
penyangganya panjangnya seperti tujuh lapis langit dan bumi, (lalu tujuh lapis langit
dan bumi) itu tak lebih dari seonggok cincin di padang tandus jika dibandingkan
dengan besarnya kursi Allah”. Beliau juga menetapkan berada diatas semua makhluk
dan kursinya ditopang 4 malaikat yang Dimana penjelasan ini disandarkan

padariwayat israiliyyat yang tidak jelas sanadnya. Sehingga penafsiran tersebut bisa
merusak islam dan kesucian mengenai kemukjizatan Al-Qur’an. %

Usaha Al-"Usaimin menafsirkan surah Al-Maidah (5): 64 dalam lafal yadullah terlalu

kaku dan masih terpaku kepada akidah yang dibawa oleh 'Abd Wahhab yaitu aliran
Wahhabi. Ia meniadakan ta'wil, tafwid dan terpaku terhadap metode tajsim, tashbih, dan
tamsil. Ia juga menolak terhadap penafsiran yang menggunakan ra’y (akal) terhadap ayat-
ayat mutasyabihat untuk alasan agar bisa menjaga teks dan keimanan terhadap Allah.
Dengan alasan ini, penafsiran yang dilakukan al-’"Usaimin termasuk kedalam penafsiran
yang disebut ad-dakhil.

Penafsiran al-USaimin terhadap QS. Al- Ma'idah (5): 64

Kitab Tafsir Ahkam min al-Qur’an al-Karim Surat al-Ma'idah ditulis oleh seorang

cendekiawan bernama Syeikh Muhammad bin Salih al-"Usaimin, seorang ulama terkemuka

% Mujiburrohman, “Al-Dakhil dalam Ra'yi dan Ma'Sur,” Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, Pendidikan
dan Penelitian Keislaman 6, no. 1 (2020).
3% Mohammad Syasi li Ruhimat, Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'Sur Karya Imam al-Suyiit, 107.

176

REVELATIA: Jurnal I[lmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

dan tokoh penting dalam dunia ilmu pengetahuan Islam pada abad ke-20. Ia terkenal
karena pengetahuan mendalamnya di berbagai bidang keislaman, terutama dalam tafsir,
hadis, akidah, dan figh. Tafsir yang ditulis oleh Syeikh Muhammad bin $alih al-"Usaimin
umumnya fokus pada isu-isu hukum dan figh,*” menjadikannya referensi penting bagi para
pelajar dan masyarakat umum yang ingin memahami syariat terkait dengan kehidupan
sehari-hari. Di samping itu, cara penyampaiannya yang jelas, terstruktur, dan berdasarkan
dalil menjadikan karyanya mudah dipahami serta sangat relevan untuk diterapkan baik
dalam konteks modern maupun tradisional.

Tafsir ini ditulis dengan menggunakan metode tahlili dengan corak tafsir bi al-ma’sir
yang banyak menggunakan riwayat sebagai sumber penafsiran. Semua ayat tidak hanya
diinterpretasikan dari perspektif hukum, tetapi juga dijelaskan terkait hikmah serta
manfaat yang terkandung dalam ayat-ayat tersebut.’® Sesuai dengan namanya, Tafsir
Ahkam berfokus pada penjelasan mengenai hukum-hukum Islam, termasuk figh dan
lainnya, menggunakan metode analisis. Metode ini bertujuan untuk merinci Al-Qur’an
sesuai dengan urutan juz, surat, dan ayat-ayatnya secara menyeluruh.

Ini adalah upaya untuk menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai sudut,
mengikuti urutan ayat atau surat dalam mushaf, sambil menonjolkan isi dari tiap lafaz;
mengkaji hubungan antara ayat, hubungan antar surat, sebab-sebab turunnya, hadis-hadis
yang relevan, serta pendapat para mufasir terdahulu dan mufasir itu sendiri, yang tentunya
juga dipengaruhi oleh latar belakang pendidikan dan keahlian mereka.®

Al-’Usaimin adalah seorang cendekiawan (‘ulama) yang banyak menciptakan karya,
baik di bidang tafsir, tauhid, fikih, usul fikih, hadis, fara’id, maupun dakwah. Karya-
karyanya lebih banyak berfokus pada topik tauhid dan fikih. Berasal dari mazhab yang
dibawa oleh 'Abd al-Wahhab, yakni aliran wahhabi. Cara berpikir yang lebih condong pada
tekstualis, serta berpaku pada hasil ijtthadnya sendiri. Maka, akan sesuai dengan pemikiran
kalam dari gurunya yang telah dijelaskan. Menurut pandangan mereka, metode ini
dianggap lebih mendekatkan dan lebih mencerminkan ajaran Nabi Muhammad, para
sahabat, dan golongan salaf yang saleh (salaf al-salih). Namun, di sisi lain, penolakan
terhadap penafsiran (ta’wil) menyebabkan mereka terjebak dalam memahami teks-teks
yang tidak jelas. Menurut Abu Salafy, hal ini membuat mereka memiliki pemahaman yang
menyerupai (tasbih) dan menganggap bentuk fisik (tajsin).*

Berikut ini adalah penafsiran al-"Usaimin atas QS. Al-Maidah (5): 64

% Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat
Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-“Usaimin”, 211.

3 Latifatul Muhajiroh, “Metodologi dan Corak Tafsir Ahkam min al-Qur'an al-Karim Karya
Muhammad bin Salih al-'Usaimin”, 71-72.

% Harifuddin Cawidu, “Metode dan Aliran dalam Tafsir,” Pesantren 7, no. 1 (1991).

4 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat
Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-"Usaimin”, 211.

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 177
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

2433 8 Bl Hag g sal s sl 06 4 s i Sla i s 55 S35

Wbl sl e 1565 L2 23 U iy S5ad 2 ey i Bih i 5 014 31
(64) fi.wdds &4 Y g uwgp N 3 Gencie 2

dio paaiy O Ogp Y VL "y 1igdsi o {40 30} g6 YT {0 0 Jg 552 I6s )

& Ul dmlgll 63 e JaST 13 0F pleed 1213 (3 T (26 as 3y B3 3 oy 5o &
Q) tagerae Walin 0555 OF L) ) Of Sldy BoYI oo g 1ol {00} 1) (o B0
Holis g 2 V3 1 dbo 80 J6 by ¢ ans dbges 0555 O Ll ¢ owd 5> Lo ¥ it (30
129 sy (s 3 s ¥ 8l )

10Lee JT] {568 B0 81} 1 2T Gy 3 Ul 196 LS BB oo gt ool {E5000 B0 2} 13y
Ogans gl Jaly o Lol (Y cauldl oy 1] ) 2 gl AL 809 5l 50 il 5do 3 [18]

Logde & Buny of
Dalam penafsirannya tersebut, juga sangat terlihat pengaruh dari unsur tajsim seperti
pada pembahasan di atas. Menurut pandangannya, penggunaan kata .. tidak dijelaskan,

karena orang-orang Yahudi berusaha untuk mengecilkan sifat-sifat Allah, baik dalam hal
keberadaan-Nya maupun karakter-Nya. Namun, menurut al-"Usaimin, Allah memiliki
‘dua tangan’. Penjelasan ini lebih baik dibandingkan jika hanya menyebut salah satu

tangan. Selain itu, ayat :;ﬂajim 5 ¢k menegaskan bahwa Allah memiliki dua tangan.

Lalu, dalam penjelasan manfaat ayat ini, al-'Usaimin mengajukan sebuah pertanyaan,
“Apa sebenarnya kedua tangan itu?”. Kemudian, ia menjawab, “Benar, keduanya memang
tangan, dan siapa pun yang mengartikan tangan sebagai suatu kekuatan, maka mereka
tergolong orang yang tidak memahami tentang Allah. Namun, setiap bukti yang
menjelaskan masalah ini memiliki perbedaan pendapat. Oleh karena itu, kami
berpendapat; setiap bukti yang menyimpang dari makna harfiahnya mengandung dua
kesalahan, pertama, penyimpangan dari maksud harfiahnya. Kedua, penetapan arti yang
tidak diinginkan. Jadi, maksud dari dua tangan adalah tangan yang sesungguhnya.”

Penafsiran dari al-'Usaimin sangat dipengaruhi dari ajaran-ajaran yang disampaikan
oleh “Abd wahhab tentang aqidah dan benar-benar tertanam terhadap al-‘Usaimin.
menurut al-"Usaimin, Allah memiliki "dua tangan". Penjelasan ini lebih baik dibandingkan

jika hanya menyebut salah satu tangan. Selain itu, ayat Z;‘"\Ljimﬁ 5 k menegaskan bahwa

Allah memiliki dua tangan. Al-"Usaimin siapa yang megartikan bahwa itu adalah kekuatan

4 Muhammad bin Salih al-'Usaimin, Tafsir al-Qur’an al-Karim: Surah al-Mdidah, jilid 2 (Arab Saudi:
Dar Ibn al-Jauzi), 108.
42 Tbid., 108.
178 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhil:
Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Mdidah (5): 64

maka dia (orang yang mengartikan kekuatan) tidak memahami tentang Allah. Al-“Usaimin
setuju dengan pemikiran yang dibawa 'Abd al-Wahhab (aliran Wahabi) cenderung berpijak
pada pendekatan tekstualis dan ijtihad pribadi, mengikuti jejak gurunya dan mengklaim
mengikuti ajaran Nabi, sahabat, dan Salaf al-Salih. Namun, penolakan mereka terhadap
ta'wil (penafsiran makna batin teks) seringkali membuat mereka terjebak dalam
pemahaman literal terhadap ayat-ayat mutasyabihat, yang menurut kritik seperti Abu
Salafy, bisa mengarah pada penyerupaan Tuhan dengan makhluk (tasbil) dan menganggap
bentuk fisik (tajsim).

PENUTUP

Adanya pengaruh pemikiran dari ‘Abd Wahhab, pembawa aliran Wahhabi, dalam
penafsiran al-‘Usaimin terlihat dengan adanya indikasi tasbih dan tajsim bahwa Allah itu
memiliki tubuh seperti makhluknya. Menurut al-'Usaimin yang berasal dari pemikirannya,
bahwa Allah benar-benar memiliki tangan sebagaimana tangan yang dimiliki oleh
makhluknya. Penanaman doktrin (ajaran) ‘Abd Wahhab “bahwa membahas Allah tanpa
mengetahuan adalah larangan” menjadi salah satu alasannya meniadakan ta'wil. Ia juga
berpendapat bahwa jika ada orang yang mengatakan bahwa tangan adalah kekuatan maka
dia (orang yang berpendapat kekuatan) adalah orang yang benar-benar belum memahami
tentang Allah. Ia berpegang teguh terhadap tasybih, tajsim, menghindari ta"wil dan tafwid
pada ayat-ayat mutasyabihat. Ia menghindarinya ketika tidak ada riwayat yang jelas dari
para ulama. Oleh karena itu ia sangat menghindari pemikiran-pemikiran yang
dirasionalkan kepada ayat mutasyabihat dan lebih perpegang teguh kepada tasbih dan
tajsim. Penafsiran yang dilakukan al-‘Usaimin di surah Al-Maidah (5): 64 termasuk dalam
golongan penafsiran ad-dakhil. Penafsirannya disebabkan karena kekakuan dan terlalu
bergantung terhadap makna lahiriah dan mengabaikan penalaran logis.

DAFTAR PUSTAKA

Akbar, Ali. “Kontribusi Teori Ilmiah terhadap Penafsiran.” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1
(2015).

Cawidu, Harifuddin. “Metode dan Aliran dalam Tafsir.” Pesantren 7, no. 1 (1991).

El-Rasheed, Brilly. Biografi Ulama Sunnah Syaikh 'Usaimin dan Manhaj Uniknya. Surabaya:
CV Al-Fasyam Jaya Mandiri, 2023.

Ghazali, Mohd. Rumaizuddin. “Muhammad bin Salih bin al-'Usaimin (1929-2001) dan
Manhaj Fatwanya.” Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa 5 (2014).

Hadji, Sutrisno. Metodologi Penelitian. Edisi 1. Yogyakarta: Andi Offset, 1994.

Maskumambang, Muhammad Faqih bin Abdul Djabbar. Menolak Wahabi. Diterjemahkan
oleh Abdul Aziz Masyhuri. Depok: Sahifa, 2015.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019.

Muhajiroh, Latifatul. Metodologi dan Corak Tafsir Ahkam Min al-Qur’an al-Karim Karya
Muhammad bin Salih al-"Usaimin. Surabaya: Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN
Sunan Ampel, 2019.

Mujiburrohman. “Al-Dakhil dalam Ra'yi dan Ma'sur.” Ahsana Media: Jurnal Pemikiran,
Pendidikan dan Penelitian Keislaman 6, no. 1 (2020).

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 179
Vol. 6, No. 2, 2025



Ahmad Syahrul Mukhtar

Niat, Khoirun. “Ad-Dakhil dalam Kitab al-Kasyf wa al-Bayan ‘an Tafsir al-Qur’an Karya
Imam al-Sa‘labi (w. 427 H)”. Jurnal An-Nir 5 (2013)

Qattan (al), Mana'. Mabahis fi "Uliim al-Qur’an. Beirut: Mu'assasah al-Risalah, 2000.

Qudsia, Miatul, dan Muhammad Faishal Haq. “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-
Ayat Tajsim, Tashbih, dan Tawassul pada Karya al-“Usaimin.” Jurnal QOF 28, no. 2
(2020).

Ridwan, Nur Khalik. Sejarah Lengkap Wahhabi. Yogyakarta: IRCISoD, 2020.

Ruhimat, Mohammad Syasi li. Asil dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma’sur Karya Imam al-Suyusi.
Bandung: Program Studi S2 Studi Agama-Agama, UIN Sunan Gunung Djati, 2015.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2018.

‘Usaimin (al), Muhammad bin Salih. Buku Induk Akidah Islam. Disunting oleh Fahd bin Nasir
bin Ibrahim al-Sulaiman. Diterjemahkan oleh Izzuddin Karimi. Jakarta: Pustaka
Sahifa, 2010.

‘Usaimin (al), Muhammad bin Salih. Penjelasan tentang Prinsip-Prinsip Dasar Keimanan.
Diterjemahkan oleh Ali Makhtum Assalamy. Jakarta, 1993.

‘Usaimin (al), Muhammad bin Salih. Tafsir al-Qur’an al-Karim: Surah al-Maidah. Jilid 2. Arab
Saudi: Dar Ibn al-Jauzl.

Wahab, Muhammad Rasyidi, Mohd Shahrizal Nasir, dan Syed Hadzrullasfi Syed Omar.
“Implikasi Penafsiran Majaz al-Qur'an terhadap Nas-Nas Sifat Mutashabihat.”
Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporeri 8 (2014).

Wahhab (al), Muhammad bin 'Abd. Kitab al-Tauhid. Riyadh: Dar al-Salam, 1996.

Zahabi (al), Husein. Al-Tafsir wa al-Mufassiriin, Juz 1. Kairo: Dar al-Hadis, 2005.

Zahabi (al), Husein. Al-Tafsir wa al-Mufassirin. 2 jilid. Kairo: Maktabah Wahbah, 2000.

180 REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Vol. 6, No. 2, 2025



