
  

http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/revelatia 

DOI 10.19105/revelatia.v6i2.20539 

 

Kritik terhadap Unsur Tafsir Ad-Dakhĭl: Studi atas Penafsiran Ibn 

‘Uṡaimin terhadap Q.S. Al- Al-Māidah (5): 64 
 

Ahmad Syahrul Mukhtar 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang 

Email: ahmadiyunk86@gmail.com 

 
Article history: Received: June 18, 2025, Revised: November 19, 2025; Accepted November 20, 2025:,  

Published: November 30, 2025 

 

Abstract:  

The study of Qur’anic exegesis is generally divided into two categories: 

interpretations considered sound (al-aṣĭl) and ṡose regarded as deviant (ad-dakhĭl). 

Every exegete’s work inevitably reflects this distinction. This study aims to 

investigates al-‘Uṡaymĭn’s interpretation of Surah al-Mā’idah verse 64 in Aḥkām 

min al-Qur'ān al-Karĭm. In interpreting this verse, he does not employ ta’wĭl 

(figurative reinterpretation). Instead, he prioritizes a textual reading, avoiding 

taḥrĭf (distortion of meaning), ta‘ṭĭl (negation), takyĭf (describing ṡe modality of 

God’s attributes), tamṡĭl (likeness), or tashbĭh (anṡropomorphism). Al-‘Uṡaymĭn is 

a follower of the teachings of Muḥammad ibn ‘Abd al-Wahhāb (Wahhabism). 

Within Wahhabi doctrine, the use of rational interpretation for the mutashābihāt 

(ambiguous verses) is generally rejected. This research employs a descriptive 

qualitative method with theory of al-dakhĭl and al-aṣĭl to investigates the validity of 

his interpretation. This study found that al-Uṡaimin’s interpretation on al-Maidah: 

64 indicates as deviant (al-dakhĭl). This is due to his rejection of ta’wĭl and the 

influence of Wahhabism, which tends to promote literalism and is associated with 

tajsĭm, tashbĭh, takyĭf, and tamṡĭl. His interpretation relies too rigidly on the outward 

literal meaning while dismissing the direct use of reason in interpreting 

ambiguous verses. 

 

Keywords: Al-‘Uṡaymĭn; interpretation; ad-dakhĭl; ijtihād (ra’y). 

 

Abstrak:  

Kajian tafsir Al-Qur’an secara umum terbagi menjadi dua kategori: tafsir yang 

dianggap sahih (al-aṣĭl) dan tafsir yang dianggap menyimpang (ad-dakhĭl). Setiap 

karya tafsir pasti mencerminkan perbedaan ini. Kajian ini bertujuan untuk 

mengkaji tafsir al-'Uṡaimin atas Surah al-Mā'idah (5): 64 dalam Aḥkām min al-

Qur'ān al-Karĭm. Dalam menafsirkan ayat ini, beliau tidak menggunakan ta'wĭl 

(penafsiran ulang figuratif). Sebaliknya, beliau mengutamakan pembacaan 

http://dx.doi.org/10.19105/revelatia.v1i1.3168


Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

163 

tekstual, menghindari taḥrĭf (distorsi makna), ta'ṭĭl (negasi), takyĭf (menjelaskan 

modalitas sifat-sifat Tuhan), tamṡĭl (keserupaan), atau tasybĭh (antropomorfisme). 

Al-‘Uṡaimin adalah pengikut ajaran Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab 

(Wahabisme). Dalam doktrin Wahabi, penggunaan penafsiran rasional untuk 

ayat-ayat yang ambigu (mutashābihāt) umumnya ditolak. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan Teori al-dakhil dan al-aṣĭl untuk 

menyelidiki validitas penafsirannya. Penelitian ini menemukan bahwa penafsiran 

al-uṡaimin atas al-Maidah: 64 menunjukkan penyimpangan (al-dakhĭl). Hal ini 

disebabkan oleh penolakannya terhadap ta’wĭl dan pengaruh Wahabisme, yang 

cenderung mempromosikan literalisme dan dikaitkan dengan tajsĭm, tashbĭh, 

takyĭf, dan tamṡĭl. Penafsirannya terlalu kaku bergantung pada makna literal 

lahiriah sementara mengabaikan penggunaan akal secara langsung dalam 

menafsirkan ayat-ayat yang ambigu. 

 

Kata Kunci: Al-‘Uṡaimin; penafsiran; ad-dakhĭl; ijtihād (ra’y). 

 

PENDAHULUAN 

Tafsir merupakan produk pemikiran yang menjelaskan makna dan kandungan ayat 

Al-Qur’an sesuai dengan kemampuan mufasir.1 Tradisi penafsiran Al-Qur’an 

sesungguhnya telah dimulai pada masa Nabi Muhammad saw., Dimana beliau 

menjelaskan beberapa ayat Al-Qur’an yang tidak dipahami maknanya oleh para sahabat, 

atau meluruskan pemahaman sahabat yang salah atas ayat tertentu dalam Al-Qur’an,2 

seperti riwayat tafsir yang masuk dari ahl al-kitāb, terutama melalui Ka‘b al-Aḥbār, Wahb 

ibn Munabbih, dan ‘Abdullah ibn Salam tentang nabi Dawud merebut istri Uria dan 

menyebabkannya terbunuh.3  

Sepeninggal Nabi Muhammad saw., tradisi ini dilanjutkan oleh para sahabat 

sehingga terbentuk lah madrasah tafsir di Makkah, Madinah, dan Kufah yang digawangi 

oleh Abdullah bin Abbas, Ubay bin Ka’b, dan Abdullah bin Mas’ud. Di masa ini, sahabat 

mulai banyak menggunakan ijtihad dalam menafsirkan Al-Qur’an meskipun masih 

dominan merujuk pada penafsiran Nabi Muhammad saw. dan riwayat sahabat sebagai 

sumber utama. Selanjutnya, di masa tabiin dan seterusnya, tradisi tafsir semakin 

berkembang pesat dan banyak menggunakan ijtihad sebagai sumber penafsiran Al-Qur’an, 

serta banyak kitab tafsir yang dituliskan.  Dalam menjelaskan isi dari Al-Qur’an, ada ayat-

ayat yang disampaikan secara rinci dan ada juga yang disajikan secara umum atau hanya 

garis besarnya. Penafsiran Al-Qur’an yang detail dijelaskan melalui hadis-hadis Nabi. 

Sementara untuk penafsiran yang lebih umum, Allah memberikan kesempatan untuk 

berijtihad. Sebab, pada dasarnya, perkembangan tafsir Al-Qur’an mengikuti kemajuan 

zaman dan memenuhi kebutuhan umat manusia. Perkembangan ini menunjukkan bahwa 

 
1 Manā' al-Qaṭṭān, Mabāḥiṡ fī 'Ulūm al-Qur'ān (Beirut: Mu'assasah al-Risālah, 2000). 
2 Muḥammad Ḥusin al-Dhahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, jilid 1 (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), 

38–40. 
3 Ibid., 179–183. 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

164 

tafsir Al-Qur’an tidak statis, melainkan dinamis dan responsif terhadap tantangan zaman 

serta perkembangan ilmu pengetahuan.4 meskipun demikian, penelitian mendalam atas 

validitas sebuah penafsiran perlu untuk dilakukan, mengingat banyaknya produk 

penafsiran yang dihasilkan sementara tidak semua pembaca tafsir memiliki kemampuan 

untuk memilah mana tafsir yang sesuai dengan standar yang dianggap benar dan yang 

tidak. 

Penulisan sebuah tafsir tidak bisa dilepaskan dari pengaruh kondisi mufasir serta 

konteks sosial dna intelektual yang melingkupinya. Salah satu contohnya adalah Syeikh 

Muḥammad bin Ṣālih al-’Uṡaimin. Al-’Uṡaimin mengembangkan tafsirnya sesuai dengan 

madzhab yang diikutinya. Al-’Uṡaimin dalam melakukan penafsiran Al-Qur’an. Ia 

menghindari pentakwilan terhadap ayat mutasyabihat dengan lebih mementingkan 

penafsiran sesuai dengan kemurnian teks (tekstual) seperti menolak taḥrĭf (distorsi makna), 

ta'ṡĭl (penolakan), dan melakukan takyĭf (menentukan bentuk), atau tamṡĭl (keserupaan) dan 

Tasybĭh (penyamaan). Penafsiran  al-’Uṡaimin jika dipahami oleh orang-orang yang awam 

akan mengira bahwa Allah itu sama dengan mereka. Seperti memiliki tangan wajah dan 

anggota tubuh lainnya yang sama dengan makhluknya. 

salah satu ciri penafsiran yang dianggap benar adalah yang menggunakan sumber 

yang valid. Sumber penafsiran yang paling utama adalah ayat Al-Qur’an yang digunakan 

untuk menjelaskan ayat Al-Qur’an lainnya dengan mengetahui hubungan antara ayat yang 

satu dan yang lain (munāsabah). Kemudian dilanjutkan dengan hadis yang diriwayatkan 

oleh sahabat dan bersumber pada nabi secara akurat. Syeikh Muḥammad bin Ṣālih al-

’Uṡaimin merupakan salah satu ulama Wahabi.5 Ia dalam penjelasannya mengenai 

kepercayaan kepada Allah membaginya menjadi empat bagian, yaitu meyakini eksistensi 

(sifat wujudnya), rubūbiyah, ulūhiyah, serta nama dan sifat Allah. Dalam hal ini, penafsiran 

al-Uṡaimin mengindikasikan kontradiksi dengan keterangan pada ayat lain, yakni 

penggalan QS. Al-Syura (42): 11 yang menjelaskan bahwa tidak ada sesuatupun yang 

serupa dengan Allah. Sementara dalam menjelaskan QS. Al-Maidah (5): 64, ia hanya 

berpegang pada analisis kebahasaan dan prinsip madhabnya tanpa mempertimbangkan 

ayat Al-Qur’an lainnya serta konteks ayat yang ditafsirkan. 

Kajian tafsir membedakan antara tafsir yang diterima (al-aṡĭl) dan tafsir yang salah 

atau menyimpang, yang dikenal sebagai ad-dakhĭl. ad-dakhĭl merepresentasikan setiap 

ketidaksempurnaan atau kesalahan yang terbaca dalam proses penafsiran, apa pun bersifat 

baik metodologis, berbasis sumber, maupun substantif. Beberapa penyebab potensial yang 

menyebabkan hal ini antara lain penerapan aturan hukum yang salah, penggunaan riwayat 

yang tidak akurat, atau pengaruh dari unsur-unsur eksternal yang tidak terkait dengan 

prinsip-prinsip penafsiran yang tepat. Dalam kerangka penafsiran tradisional, ad-dakhĭl 

dapat dipandang sebagai sesuatu yang asing dan tidak murni, seperti penyakit yang 

 
4 Ali Akbar, “Kontribusi Teori Ilmiah terhadap Penafsiran,” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (Juni 2015). 
5 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat 

Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin,” Jurnal QOF 28, no. 2 (2020), 201. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

165 

menjangkiti tubuh atau larva yang tersembunyi di batang pohon (sesuatu yang tidak 

tampak di permukaan) tetapi merusak strukturnya dari dalam.6 

Segala bentuk ketidaksempurnaan dalam penafsiran baik itu bias dari mufasir, 

ketidaksesuaian data, maupun kesalahan metodologis mengganggu validitas total temuan. 

Oleh karena itu, setiap interpretasi harus dibenarkan secara cermat dengan 

mempertimbangkan siapa yang menafsirkannya, latar belakang dan motivasi penafsiran 

tersebut, serta latar historis dan sosial yang mendasarinya. Metodologi yang digunakan 

juga harus diuji objektivitasnya, sifat sistematisnya, dan kepatuhannya terhadap 

persyaratan ilmiah. Tanpa mengevaluasi aspek ini secara menyeluruh, kesalahan kecil 

dapat berdampak besar pada kesimpulan. Prinsip ini menekankan perlunya kehati-hatian 

dan pengukuran dalam setiap tahap interpretasi. 

Artikel ini dibuat bertujuan untuk menjelaskan bagaimana Syeikh Muḥammad bin 

Ṣālih al-’Uṡaimin melakukan penafisran terhadap surah al- Māidah (5): 64, mengungkap 

penyebab (yang melandasi) dia memaknai sesuai yang dia ketahui serta konteks yang 

melatar belakangi penafsirannya. selanjutnya, penelitian ini berupaya untuk 

mengungkapkan validitas penafsiran al-Uṡaimin berdasarkan teori al-aṣĭl dan al-dakhĭl 

dalam penafsiran Al-Qur’an. Kajian Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq pada 

tahun 2020 dalam artikelnya “Dampak Wahabisme terhadap Interpretasi Ayat-ayat Tajsim, 

Tasybĭh, dan Tawassul pada Karya al-’Uṡaimin” sangat penting untuk memahami 

bagaimana Wahabisme dapat membentuk cara orang memahami ayat-ayat yang dapat 

mengarah pada berkembangnya tasybĭh dan tawassul. Dalam kaitan ini, tasybĭh diartikan 

sebagai membandingkan sifat-sifat Tuhan dengan sifat-sifat makhluk, sedangkan tajsĭm 

adalah menggambarkan Tuhan dengan wujud fisik. Qudsia dan Haq melakukan penelitian 

yang menyoroti interpretasi ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat-sifat karya Syaikh 

Muhammad bin Shalih al-'Uṡaimin, yang mereka anggap menunjukkan kecenderungan 

pemahaman yang bersifat tekstual dan literal. 

Wahabisme muncul pada abad ke-18 karena Muhammad bin 'Abd al-Wahhab 

memimpin gerakan reformasi keagamaan. Gerakan ini menyoroti perlunya pemurnian 

tauhid dengan menggunakan slogan "kembali kepada Al-Qur’an dan hadis." Namun, 

strategi ini seringkali dikecam karena menolak tradisi intelektual serta beragam teknik 

yang berkembang dalam Islam klasik. Umumnya menolak ta'wĭl (penafsiran alegoris atau 

metaforis) atas ayat-ayat mutasyābihāt. Wahabisme juga menentang praktik tawassul 

melalui nabi atau wali yang telah meninggal. Muhammad bin 'Abd al-Wahhab menulis 

dalam Kitab al-Tauhĭd-nya bahwa Allah harus dikhususkan tanpa taḥrĭf (penyimpangan 

makna ), ta'ṭĭl (penyangkalan karakteristik), takyĭf (mendefinisikan bagaimana Allah itu), 

dan tamṡĭl (menyerupai Allah dengan makhluk).7 

Penolakan ta’wĭl al-'Uṡaimin menekankan kualitas pemahaman literal, yang 

menghasilkan penerimaan komponen fisik dalam Tuhan, meskipun dengan pernyataan 

"tanpa menyamakannya dengan makhluk lain." Penafsirannya terhadap beberapa ayat 

 
6 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī 

(Bandung: Program Studi S2 Studi Agama-Agama, UIN Sunan Gunung Djati, 2015), 98. 
7 Muḥammad bin 'Abd al-Wahhab, Kitab al-Tauhid (Riyadh: Dār al-Salām, 1996). 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

166 

menunjukkan cara berpikir khas dari pendekatan teologis Wahabi. Misalnya, mengenai QS 

al-Rahman (55): 27" Dan tetaplah kekal Wajah Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan 

keabadian, "al-'Uṡaimin menyajikan penafsiran yang kuat bahwa Allah memiliki fitur fisik, 

sehingga menegaskan unsur fisik dalam Tuhan, meskipun dengan pernyataan "tanpa 

menyamakannya dengan makhluk lain."8 Demikian pula dalam QS. al-Ma'idah (5): 64 yang 

berbunyi, "Tangan Allah terbuka," al -'Uṡaimin menyatakan Allah mempunyai dua tangan 

yang nyata. Ia menekankan bahwa kedua tangan Tuhan harus dilihat secara harafiah, 

bukan kiasan, dan menolak pandangan mufasir tradisional yang memandang istilah yad 

(tangan) mewakili kekuasaan atau kekuatan. Qudsia dan Haq berpendapat bahwa 

penolakan pemahaman simbolik ini menunjukkan adanya manifestasi pemikiran tajsĭm 

dalam penafsirannya.  

Pendekatan ini sangat berbeda dari tafsir ahl as-sunah wa al-Jamā'ah, yang dijelaskan 

oleh al-Bayḍāwĭ dan al-Rāzĭ, yang memandang “tangan” sebagai bagian dari kekuatan dan 

kedermawanan Allah, bukan sebagai organ fisik. Selain itu, ketika membaca QS Hud (11): 

37, yang mengklaim "Di bawah pengawasan Kami dan wahyu Kami," al-'Uṡaimin 

menunjukkan bahwa lafadz tersebut menunjukkan dua mata pada Allah. Untuk 

mendukung klaimnya bahwa sifat "dua mata" harus diterima sebagaimana adanya, dia 

merujuk pada sebuah hadis dari nabi yang menyatakan "Allah tidak memiliki satu mata." 

Meskipun al-'Uṡaimin mengatakan bahwa karakteristik ini tidak seperti hewan, refleksi 

tetap menciptakan kesan antropomorfik (tasybĭh) karena memahami ayat berdasarkan 

makna literal tanpa memberi ruang untuk interpretasi yang lebih masuk akal atau simbolis. 

Qudsia dan Haq mengatakan bahwa cara penafsiran ini berkaitan erat dengan 

penolakan ideologis Wahabi terhadap ta'wĭl. Mereka mengklaim bahwa pendekatan 

penafsiran al -'Uṡaimin menunjukkan kontradiksi dalam pemahaman: di satu sisi menolak 

tamṡil (membandingkan Allah dengan makhluk),9 namun di sisi lain menafsirkan teks 

dengan cara yang menghasilkan penyerupaan yang sama. Sikap ini menunjukkan 

pendekatan penafsiran yang sangat literal dan mengabaikan kekayaan ta’wĭl yang telah 

menjadi bagian dari tradisi penafsiran ahl as-sunah wa al-Jamā'ah. Dengan demikian, 

penelitian Qudsia dan Haq menunjukkan bahwa penafsiran al-'Uṡaimin terhadap ayat-ayat 

atribut lebih condong ke arah pandangan tajsĭm dan tasybĭh teologis yang bersumber dari 

doktrin Wahabi. Dari sudut pandang metodologis, penelitian ini menunjukkan bagaimana 

ideologi teologis memengaruhi penafsiran hasil. Pendekatan metodologis tekstual 

menghasilkan penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an yang sempit, kaku, dan seringkali 

mengabaikan nilai-nilai simbolis serta transendensi Tuhan. 

Syekh Muhammad bin Ṣālih al-'Uṡaimin mengatakan dalam Kitab induk 

akidah Islam, bahwa pikiran manusia tidak berhak membenarkan atau mengingkari sifat-

sifat Tuhan. Dia menjelaskan bahwa dasar utama dalam diskusi mengenai al-asmā' wa as-

ṣifāt hanya berdasarkan pada bukti wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah yang otentik. Hal 

 
8 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat 

Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin,”, 211-212. 
9 Ibid., 212. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

167 

ini disebabkan karena masyarakat meyakini bahwa akal manusia mempunyai batas dan 

tidak dapat memahami hakikat hakikat dan sifat-sifat Allah yang sebenarnya yang tidak 

kasat mata. Jadi, ketika memutuskan atau menyangkal sifat Tuhan, akal harus mengikuti 

wahyu.10 

Bagi al-'Uṡaimin, kelompok seperti Asy'āriyah, Mu'tazilah, dan Jahmiyah telah 

melakukan kesalahan metodologis karena mereka mendahulukan akal di atas bukti.  

wahyu yang tunduk pada akal sehat, menetapkan standar yang dapat diterima, dan 

menolak segala sesuatu yang tidak masuk akal bagi manusia.  Oleh karena dari hal ini, 

mereka menolak ciri-ciri yang jelas tercantum di dalam Al-Qur’an dan Sunnah, seperti 

memiliki wajah, memiliki tangan, hidup di 'Arsy, dan turun ke dunia. Tuhan yang telah 

ditetapkan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, seperti memiliki wajah, tangan, tinggal di 'Arsy, 

dan turun ke dunia. Mereka menyebut pengingkaran ini penyangkalan dengan sebutan 

ta’wĭl, padahal sesungguhnya taḥrĭf, yang artinya mengubah makna sebenarnya dari teks 

yang diwahyukan takwil, tetapi yang sebenarnya adalah taḥrĭf, yang berarti mengubah 

makna sebenarnya dari teks yang diwahyukan.  

Al-Uṡaimin  Ia mengatakan bahwa orang orang-orang yang kemungkinan besar dan 

rawan berbuat dosa di dalam hati mereka mempergunakan ayat-ayat yang samar untuk 

memancing pertengkaran dan melampiaskan egonya akan menggunakan ayat-ayat yang 

tidak jelas untuk memulai pertengkaran dan membuat ego mereka terasa lebih baik.  

Tujuan mereka adalah menafsirkan kitab suci dengan cara yang masuk akal bagi akal 

manusia dan sejalan dengan filsafat, alih-alih mencari kebenaran. Disisi lain, mereka yang 

memiliki pemahaman mendalam tentang kitab suci menerima ayat-ayat mutasyabihat 

dengan penuh keimanan dan berkata, "Kami percaya kepada segala sesuatu; segala sesuatu 

datang dari sisi Tuhan kami " (Ali Imran (3): 7). dengan penuh keimanan dan katakanlah, 

"Kami telah beriman kepada segala sesuatu, dan segala sesuatu itu datangnya dari sisi 

Tuhan kami." (Ali Imran :7).  Inilah ciri sistem kepercayaan yang itu benar, bahwa makna 

ayat-ayat yang tidak jelas harus dikembalikan kepada Allah dan Rasul-Nya tanpa 

diputarbalikkan. Ciri khas sistem kepercayaan yang benar, yaitu bahwa makna ayat-ayat 

yang tidak jelas harus dikembalikan kepada Allah dan Rasul-Nya tanpa perubahan makna 

lafaz. 

Menurut al-'Uṡaimin, Ahlus ahl as-sunah wa al-Jamā'ah memiliki metode yang jelas 

dalam menafsirkan ayat-ayat yang ambigu: menetapkan makna yang tepat sebagaimana 

asalnya dari Tuhan, tanpa taḥrĭf (distorsi makna), ta'ṡĭl (penolakan), takyĭf (menentukan 

bentuk), atau tamṡil (keserupaan). Pendekatan ini berbeda dengan kelompok ta’wĭl dan 

tafwĭḍ, yang sering keliru dalam menafsirkan ayat-ayat sifat.11 Pertama, beberapa pakar 

kalam menganggap  ta’wĭl yang mereka lakukan sebagai penyimpangan dari makna yang 

sebenarnya. Mereka memberikan tafsiran terhadap ayat-ayat yang menyebutkan sifat-sifat 

Allah dengan cara metaforis tanpa bukti yang kuat, seperti mengartikan ‘tangan’ Allah 

sebagai kekuasaan atau ‘wajah’ Allah berarti pahala. Namun menurut Al-'Uṡaimin, 

 
10 Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin, Buku Induk Akidah Islam, suntingan Fahd bin Nāṣir bin Ibrāhīm 

al-Sulaymān, terj. Izzuddin Karimi, cetakan ke-3 (Jakarta: Pustaka Sahifa, 2010). 229–230. 
11 Ibid. 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

168 

tindakan ini merupakan taḥrĭf (penyelewengan makna) dan bukan ta’wĭl yang dapat 

dibenarkan, karena tidak didasarkan pada Al-Qur’an atau sunah. Ia menekankan bahwa 

istilah taḥrĭf lebih sesuai digunakan, karena Al-Qur’an sendiri telah menyebutkan istilah 

itu dalam QS. An-Nisa (4): 46. Kedua, tafwidh adalah proses menyerahkan sepenuhnya 

makna dari ayat-ayat mutasyabihat kepada Allah tanpa berusaha memahami maknanya 

sama sekali, yang juga ditolak oleh Al-'Uṡaimin. Ia menyebut pandangan ini sebagai 

“pendapat terburuk dari kalangan ahli bid'ah”, karena mengandung tiga kesalahan utama: 

(1) menyangkal Al-Qur’an yang menjelaskan segala sesuatu, (2) beranggapan Rasulullah 

bahwa Saw. tidak mengerti makna dari ayat yang ia sampaikan, (3) memberi kesempatan 

bagi kalangan Zindĭq dan intuisi untuk menafsirkan Al-Qur’an sesuai keinginan mereka. 

Dengan demikian, tafwidh bukanlah metodologi salaf yang benar, melainkan merupakan 

tanda-tanda kelemahan dalam memahami nash. 

Menurut Ibn al-'Uṡaimin, keyakinan yang sahih terhadap ayat-ayat yang 

menggambarkan sifat Allah harus berdasarkan pada metode salaf, yaitu dengan cara; 

pertama-tama harus mengimani seluruh ayat, baik yang bersifat muḥkamāt maupun 

mutasyābihāt, tanpa melakukan penolakan atau penyelewengan makna. Kedua, wajib 

menetapkan makna tekstual sebagaimana datangnya, sembari meyakini bahwa hakikat 

dari makna tersebut sepenuhnya diketahui hanya oleh Allah. Ketiga, harus menolak 

berbagai bentuk ta’wĭl, taḥrĭf, ataupun tafwĭḍ yang tidak memiliki dasar argumentatif yang 

sah. Keempat, menghindari penggunaan logika spekulatif yang menempatkan akal sebagai 

penentu utama di atas naṣṣ, sehingga pemahaman terhadap ayat tetap berada dalam 

koridor metodologi tafsir yang selaras dengan prinsip keimanan yang benar. Dengan 

adanya cara yang dianggap al-'Uṡaimin benar, berguna untuk menjaga 

keseimbangan antara iman dan pengetahuan, antara teks dan akal, serta 

memastikan bahwa ayat-ayat yang samar tidak digunakan sebagai alat fitnah, 

melainkan sebagai cara untuk memperkuat tauhid dan memuliakan Allah 

sebagaimana seharusnya. 
Mohamad Syasi menjelaskan dalam al-Ashĭl wa ad-Dakhĭl fĭ al-Tafsĭr bi al-Ma'ṡūr 

bahwa Imam Jalāl al-Dĭn al-Suyūṭĭ berpendapat, “menjaga kemurnian makna Al-Qur’an 

paling baik dilakukan dengan tafsir bi al-ma'ṡūr.” Ia berpendapat bahwa meskipun akal 

sangat penting sebagai alat penalaran, penggunaannya tidak boleh melampaui parameter 

yang ditetapkan oleh nas dan riwayat sahih. Hasil penafsiran seorang mufasir bisa jadi ad-

dakhĭl, yaitu tafsir yang bias dan direktif, jika menafsirkan suatu ayat dengan menggunakan 

ra'y tanpa kendali tekstual dan tanpa dukungan prinsip-prinsip uṣūl al-tafsĭr. Hal ini sesuai 

dengan definisi Ibrahim Khalĭfah mengenai ad-dakhĭl fĭ al-tafsĭr sebagai tafsir yang “tidak 

sahih riwayatnya, atau bertentangan dengan prinsip penerimaan, atau didasarkan pada 

pemikiran yang rusak (ra'y fāsid).12 

Penafsiran bi al-ra'y seringkali menghasilkan distorsi ketika akal diterapkan untuk 

membenarkan ideologi, premis teologis, atau kepentingan tertentu. Ibn at-Taimiyah dalam 

Muqaddimah fĭ Uṡūl al-Tafsĭr dan Husein al-Żahabĭ dalam al-Tafsĭr wa al-Mufassirūn telah 

 
12 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī, 99-101. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

169 

mengkritik kesalahan metodologis tersebut sebelumnya. Mereka mengklaim bahwa 

beberapa mufasir terlalu menekankan peran akal dengan mengabaikan dalil naṣṣ. Dalam 

keadaan seperti itu, interpretasi merupakan pembacaan teks yang asing dan personal, 

ibarat penyakit internal yang menyerang tubuh.13 Analogi ini menggambarkan bagaimana, 

jika tidak diteliti secara saksama, ad-dakhĭl tidak selalu jelas dan bagaimana hal itu dapat 

melemahkan validitas interpretasi dalam sudut pandang epistemologis. Namun, al-Suyūṭĭ 

tidak sepenuhnya mengabaikan peran intelek. Ia menunjukkan bagaimana rasio dapat 

digunakan sebagai pelengkap dalam beberapa karyanya, seperti Tafsir al-Jalālayn dan 

Nawāhid al-Abkār, yang didasarkan pada bi al-ra'y dan tidak menyimpang dari batasan 

bahasa dan maqāṡid syar'iyyah. Dengan kata lain, ra'y dapat diterima selama ia memperjelas 

teks bagi seseorang, alih-alih menggantikannya. 

Memahami ad-dakhĭl fiĭ ar-ra'yĭ sangat penting untuk menjaga kejujuran 

epistemologis penafsiran, menurut Mohamad Syasi. Perhatian yang tidak terfokus pada 

rasionalitas dapat mengarah pada penafsiran yang sinis, sintetik, atau bahkan ideologis. 

Akibatnya, kritik terhadap tafsir bi al-ra'y tidak menunjukkan penolakan terhadap 

rasionalitas; melainkan, ia runtuh untuk dikembalikan ke kerangka yang tepat: rasionalitas 

yang tunduk pada teks. Metode ini menjamin bahwa penafsiran Al-Qur’an sesuai dengan 

landasan ilmiah dan otoritatif, serta terhindar dari pengaruh ide-ide eksternal yang 

bertentangan dengan prinsip-prinsip wahyu. Dengan demikian, pengenalan dan 

penyempurnaan unsur-unsur ad-dakhĭl menjadi sangat penting. 

 

METODE PENELITIAN 

Unit analisis penelitian ini adalah penafsiran dari ibnu Uṡaimin terhadap surah Al-

Māidah (5): 64 yang berfokus pada pendekatan kritik tafsir ad-dakhĭl bi al-ra'y. Analisis 

diarahkan untuk memahami bagaimana cara model penafsiran dan teologinya. Penelitian 

ini menggunakan metode kualitatif deskriptif14 dengan pendekatan studi literatur (library 

research).15 Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menelaah penafsiran ayat yang 

bersifat mutasyabihāt yang dilakukan oleh al-Uṡaimin terhadap surah Al-Māidah (5): 64 

yeng memiliki lafal "yadullah". Sebagaimana dalam artikel yang dikarang oleh Mohamad 

Syasi Ii Ruhimat bahwa tafsiran yang termasuk dalam kategori tafsir ad-dakhĭl yaitu 

disebabkan oleh adanya kekakuan dalam penggunaan makna literal dan pengabaian 

logika. Untuk mengumpulkan data dilakukan dengan cara membaca, menelaah, dan 

mencatat informasi penting dari berbagai sumber yang relevan dengan  pokok 

permasalahan yang diteliti, dengan kritik teks, buku dan kitab berhubungan dengan model 

penafsiran, alasan penafsiran dan akidah yang dianut Ibn al-Uṡaimin sehingga adanya 

larangan untuk menafsirkan dengan akal.16  

Proses penelitian ini dilakukan melalui beberapa tahapan yang berkesinambungan. 

Pertama, peneliti menyeleksi bahan bacaan yang secara langsung berkaitan dengan tema 

 
13 Ḥusein al-Dhahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, 220. 
14 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2018), 246. 
15 Sutrisno Hadi, Metodologi Penelitian (Yogyakarta: Andi Offset, 1994), 5. 
16 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019), 11. 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

170 

utama, yaitu kritik tafsir ad-dakhĭl dan model penafsiran Ibn al-ʿUṡaimĭn. Tahap ini 

melibatkan pencarian literatur seperti Buku Induk Akidah karya Ibn al-ʿUṡaimĭn, artikel 

Miatul Qudsiah tentang Pengaruh Wahhabisme dalam Penafsiran Ayat-ayat Tajsĭm dan Tasybĭh, 

tulisan Mohamad Syasi Ii Ruhimat mengenai al-aṣĭl dan ad-Dakhĭl dalam tafsir bi al-ma’ṡūr, 

serta Metode Kritik ad-Dakhĭl fi At-Tafsĭr karya Muhammad Ulinnuha. Selain itu, kitab tafsir 

Ibn al-ʿUṡaimĭn terhadap Surah al-Mā’idah menjadi sumber primer yang dianalisis secara 

mendalam. Kedua, setiap sumber yang diperoleh dibaca secara sistematis, kemudian 

dipetakan untuk memisahkan informasi mengenai metode, pemikiran teologis, serta 

landasan rasional yang digunakan Ibn al-ʿUṡaimĭn dalam penafsirannya. Proses ini tidak 

hanya berfokus pada isi penafsiran, tetapi juga menelusuri bagaimana latar belakang 

akidah beliau yang menolak  ta’wĭl spekulatif dan menekankan keharusan berpegang pada 

makna tekstual yang berpengaruh langsung terhadap hasil tafsir.  

Ketiga, peneliti membuat ringkasan analitis dari masing-masing literatur untuk 

menemukan pola dan konsistensi metodologis. Setiap ringkasan kemudian dikaitkan 

dengan teori ad-dakhĭl, sehingga peneliti dapat melihat titik temu atau potensi 

penyimpangan metodologis yang relevan untuk dikaji. Keempat, hasil analisis 

dibandingkan dengan temuan penelitian sebelumnya mengenai kecenderungan penafsiran 

Ibn al-ʿUṡaimĭn. Perbandingan ini penting untuk mengukur apakah penafsiran beliau 

terhadap Surah al-Mā’idah (5): 64 mengikuti pola yang sama atau memiliki kekhasan 

tertentu. Kelima, peneliti menyusun sintesis sebagai bentuk kesimpulan metodologis, 

yakni dengan melihat sejauh mana penafsiran Ibn al-ʿUṡaimĭn dapat diletakkan dalam 

spektrum kritik ad-dakhĭl bi al-ra’y. Keseluruhan proses ini tidak hanya menghasilkan 

gambaran teknis mengenai langkah penelitian, tetapi juga memberikan pemahaman 

implikatif tentang bagaimana fondasi teologis, metode tafsir, dan preferensi metodologis 

Ibn al-ʿUṡaimĭn saling berkaitan dan berpengaruh terhadap pilihan interpretatifnya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Syeikh Muḥammad bin Ṣālih al-’Uṡaimin 

Syeikh Muḥammad bin Ṣālih al-’Uṡaimin merupakan salah satu ulama Wahabi 

terkemuka di Arab Saudi. Ia adalah ulama dengan segudang karya yang banyak diminati 

orang. Karya-karyanya tersebut didominasi pada pembahasan tauhid dan fiqih.  Syeikh 

’Uṡaimin memiliki banyak karya tak terkecuali dalam bidang tafsir. Syeikh ’Uṡaimin 

memiliki 108 karya, menunjukkan dia ulama yang prolifik. Diantaranya: Tafsir surah Al-

Māidah. Berdasarkan informasi dari Muhammad Khair Ramadan Yusuf, terdapat 175 karya 

berupa buku dan artikel pendek yang ditulis oleh Syeikh Ibn Uṡaimin.17 Al-’Uṡaimin 

memiliki nama lengkap Abū 'Abdullah Muhammad bin Ṣalih bin Sulaimān bin 'Abd al-

Rahmān bin 'Uṡmān bin 'Abdullāh bin 'Abd al-Rahmān bin Ahmad bin Muqbal dari 

keluarga Muqbal dari keluarga Rais al-Wahaibi al- at-Tamĭmĭ. Al-’Uṡaimin lahir pada 

 
17 Mohd. Rumaizuddin Ghazali, “Muḥammad bin Ṣāliḥ bin al-'Uṡaimin (1929–2001) dan Manhaj 

Fatwanya,” Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa 5 (2014). 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

171 

tanggal 27 Ramaḍan tahun 1347 H di ‘Unaizah, salah satu kota di Qaṡĭm.18 Allah menutup 

umur al-’Uṡaimin di umur yang ke-74. Ia dimakamkan di komplek pemakaman Al-‘Adl, 

Makkah dihari Rabu 1421 H. 

Perjalan al-’Uṡaimin dalam menempuh belajar agama dimbing banyak guru. 

Diantaranya: (1) Shaykh 'Abd al-Rahman ibn Sulaymān Alu Dāmigh dan sebagian keluarga 

besar beliau yang menjadi ulama; termasuk (2) Shaykh 'Abd al-'Azĭz ibn Şalih Alu Dāmigh; 

(3) Shaykh 'Abd al-Rahman ibn Näşir al-Sa'diyy; (4) Shaykh 'Aliyy ibn Hamd al-Şalihiyy; 

(5) Shaykh Muhammad ibn 'Abd al-'Azĭz al-Mutawwi'; (6) Shaykh 'Aliyy ibn 'Abdullah al-

Shahĭtān; (7) Shaykh Muhammad al-Amin ibn Muhammad ibn al-Mukhtar al-Jakniyy al-

Shinqitiyy penulis kitab tafsir Adwa' al-Bayān; (8) Shaykh 'Abd al-Rahman ibn 'Aliyy ibn 

'Audān, hakim di kota 'Unayzah; (9) Shaykh 'Abd al-'Azĭz ibn 'Abdullah ibn Bāz; (10) 

Shaykh 'Abd al-Razzaq 'Afifiyy; (11) Shaykh 'Abd al-'Azĭz ibn Nāşir ibn Rashid, (12) 'Abd 

al-Rahman al-Afriqiyy, dan lain-lain.19 

Pendidikan pertamanya belajar membaca Al-Qur’an kepada kakeknya dari jalur ibu 

yaitu 'Abdur Rahman Bin Sulaiman al-Dāmigh, kemudian lanjut belajar menulis, 

menghitung, dan mempelajari peradaban di Madrasah ustad Abdul 'Aziz Bin Ṣalih al-

Dāmigh Dia juga telah menghafal Al-Qur’an dengan sangat lancar pada umur 11 tahun. 

Dalam usia yang begitu daianggap anak kecil Al-’Uṡaimin ternyata mampu membaca Al-

Qur’an pada usianya yang muda dengan lancar. Setelah al-'Uṡaimin menyelesaikan 

studinya di bawah bimbingan kakeknya, Syaikh Abdurrahman bin Nasir al-Sa'di. Di 

bawah bimbingan al-Sa'di, al-Uṡaimin mempelajari lebih banyak tafsir, Nahwu, Hadiṡ, 

Sirah Nabawiyah, Ilmu Tauhid, Fiqih, Ushul Fiqih, dan Faraidl, serta menghafal ringkasan 

beberapa matan. Sedangkan Syaikh Abdurrahman Bin Ali bin 'Audan menjabat sebagai 

hakim di 'Unaizah, al-Uṡaimin belajar Ilmu Faraidl darinya, sebagaimana yang pernah ia 

pelajari dari Syaikh Abdurrazaq 'Afifi di Ilmu Nahwu dan Balaghah, yang kemudian ia 

menjadi guru di daerah tersebut.20 

Khusus dari segi pendidikan dan pendekatan, Syeikh Abdul Rahman al-Sa'adi 

sangat berpengaruh terhadap al-Uṡaimin. Syeikh al-Sa'adi terkenal menganut mazhab 

Hanbali, pandangan Ibnu Taimiyyah, dan Ibnu Qayyim, sehingga meniru pendekatan 

ulama Arab dan juga Najd. Pendekatan Ibnu Muflah juga mempengaruhi al-Uṡaimin, 

khususnya dalam Fiqh mazhab Hanbali dalam kitabnya al-Furū' dan juga oleh Rasyid 

Ridha yang mengikuti gerakan Salafi.21 

Al-'Uṡaimin mengikuti mazhab yang diperkenalkan oleh Muhammad bin 'Abd al-

Wahhāb atau yang lebih dikenal sebagai mazhab Wahhābĭ. Kata wahhābĭ sendiri diciptakan 

 
18 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat 

Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin,”, 209. 
19 Brilly El-Rasheed, Biografi Ulama Sunnah Syaikh 'Uṡaimin dan Manhaj Uniknya (Surabaya: CV Al-

Fasyam Jaya Mandiri, 2023), 13. 
20 Latifatul Muhajiroh, “Metodologi dan Corak Tafsir Aḥkām min al-Qur'ān al-Karīm Karya 

Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin” (Skripsi S1, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019), 62-63. 
21 Mohd. Rumaizuddin Ghazali, “Muḥammad bin Ṣāliḥ bin al-'Uṡaimin (1929–2001) dan Manhaj 

Fatwanya.” 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

172 

oleh para sejarawan dan peneliti; hal ini tidak berasal dari para pengikut Muhammad bin 

'Abd al-Wahhab.22 Penyebutan Wahabi karena nama dari ‘Abd Wahhāb sendiri kemudian 

yang digunakan oleh semua orang agar mengingat tentang aliran ini. Pokok-pokok ajaran 

Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab dibagi menjadi empat kategori utama, yaitu; konsep 

tauhid, tawassul, berziarah ke makam, dan penolakan terhadap segala bentuk kebidahan. 

Dalam penjelasan tentang tauhid, Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab mengelompokkannya 

menjadi tiga tipe, yaitu tauhid rubūbiyah; yang menegaskan bahwa Allah adalah satu-

satunya pencipta, penyedia, dan penguasa atas segala sesuatu di alam ini. Tauhid ulūhiyah; 

yang menyatakan bahwa hanya Allah yang patut untuk disembah, dan tauhid al-asmā’ wa 

al-ṣifāt; yang berkaitan dengan seluruh sifat-sifat Allah Swt.23  

Menurut al-‘Uṡaimin, keyakinan terhadap Allah mencakup empat aspek 

fundamental, yaitu pengakuan atas keberadaan-Nya (wujūd), rubūbiyah, ulūhiyah, 

serta nama dan sifat Allah (al-asmā’ wa al-ṣifāt). Pertama, keberadaan Allah dapat 

dipahami melalui dimensi fitrah, sebab setiap makhluk membawa kecenderungan 

alami untuk mengakui adanya Tuhan. Fitrah tauhid yang melekat sejak lahir ini 

tidak hanya tampak pada diri manusia, tetapi juga tercermin dalam keberaturan 

dan keteraturan alam semesta sebagai indikasi keberadaan Sang Pencipta. Kedua, 

keberadaan Allah dapat dibuktikan secara rasional karena wujud makhluk 

mustahil terjadi melalui penciptaan diri sendiri atau hadir tanpa sebab; keberadaan 

suatu entitas meniscayakan adanya Zat Maha Pencipta yang mengadakannya, 

yakni Allah Swt. Ketiga, keyakinan tersebut diperkuat melalui penjelasan kitab-

kitab suci yang secara konsisten menegaskan keesaan Allah dan memuat hukum-

hukum syariat yang membawa kemaslahatan bagi manusia, sehingga 

menunjukkan bahwa tuntunan tersebut bersumber dari Allah Yang Maha 

Mengetahui. Keempat, eksistensi Allah dapat dibuktikan melalui pendekatan 

empiris, yaitu melalui pengalaman spiritual berupa terkabulnya doa dan 

pertolongan-Nya terhadap hamba-hamba yang menghadapi ujian, yang secara 

logis menunjukkan keberadaan dan kekuasaan Allah dalam realitas kehidupan.24 

Kerangka konseptual ini menjadi landasan penting dalam memahami perbedaan 

metodologis yang muncul pada tokoh-tokoh pembaru tertentu. Dalam hal ini, pandangan 

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb mengenai ta’wĭl memperlihatkan pola pikir yang 

kemudian sangat memengaruhi corak penafsiran Al-Qur’an dalam tradisi Wahabi, yang 

berbeda secara prinsipil dari pendekatan kalangan Asy‘ariyyah. Meskipun secara eksplisit 

ia menolak penggunaan ta’wĭl, terdapat sejumlah inkonsistensi karena pada beberapa 

 
22 Muhammad Faqih bin Abdul Djabbar Maskumambang, Menolak Wahabi, terj. Abdul Aziz 

Masyhuri (Depok: Sahifa, 2015), 2. 
23 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat 

Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin”, 206. 
24 Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin, Penjelasan tentang Prinsip-Prinsip Dasar Keimanan, terj. Ali 

Makhtum Assalamy (Jakarta, 1993), 19-32. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

173 

kesempatan ia tetap membuka ruang penafsiran yang mengarah pada bentuk ta’wĭl 

tertentu. Perbedaan ini menunjukkan bahwa pola pikir para pendiri mazhab atau gerakan 

teologis—yang masing-masing membawa kerangka epistemik dan metodologis berbeda—

secara natural melahirkan keragaman pandangan, termasuk dalam memahami konsep al-

asmā’ wa al-ṡifāt serta penerapannya dalam tafsir.25 

‘Abd al-Wahhāb merumuskan empat prinsip dasar dalam Arba‘ Qawa‘id yang 

menjadi fondasi pemikirannya. Pertama, setiap pembahasan tentang Allah Swt. harus 

didasarkan pada pengetahuan yang sahih, sehingga penyandaran sifat atau ketetapan 

kepada-Nya tanpa landasan ilmiah yang valid dipandang sebagai tindakan terlarang. 

Kedua, suatu perkara yang tidak disinggung oleh syariat berada dalam kategori yang 

dibolehkan; karena itu, seseorang tidak berwenang menetapkan status hukum—seperti 

wajib, haram, sunnah, atau makruh—atas perkara yang tidak ditetapkan oleh pembuat 

syariat. Ketiga, kecenderungan untuk meninggalkan dalil yang tegas (muḥkam) dan 

berpaling kepada teks yang samar dan ambigu (mutasyābihāt) merupakan kekeliruan 

metodologis, dan sikap tersebut merefleksikan pola pikir kelompok seperti Rāfiḍah dan 

Khawārij. Seorang muslim wajib menjadikan dalil yang jelas sebagai rujukan utama, 

sedangkan pemahaman terhadap teks yang ambigu harus ditempatkan sebagai 

pendukung tanpa menyalahi prinsip yang muḥkam. Apabila seseorang tidak mampu 

menafsirkan teks yang samar, maka ia wajib merujuk kepada otoritas keilmuan para ulama 

yang mendalam ilmunya (al-rāsikhūn). Keempat, sabda Nabi Saw. menegaskan bahwa 

perkara halal dan haram telah ditetapkan secara jelas, sementara di antara keduanya 

terdapat wilayah yang samar. Individu yang menolak batasan ini dan berupaya 

menguraikannya secara berlebihan justru berpotensi tersesat serta menyesatkan pihak 

lain.26 

Ad-Dakhĭl dalam Penalaran dan Penafsiran (ar-Ra’yu) 

Tafsiran bisa dikatakan ad-dakhĭl (penafsiran yang salah) oleh banyak mufasir lain 

karena banyak faktor penyebabnya. Bisa dikatakan dari sumber yang tidak saḥih (tidak 

terpercaya) salah satunya dan banyak lagi. Lafazh al-dakhĭl berasal dari kosakata bahasa 

Arab yang dibentuk dari kata kerja bentuk tiga (fĭ’il madi ṡulaṡĭ mujarrod) yaitu dal, kha, dan 

lam (dakhĭla) dengan pola kata kerja (wazan) fa’ila - yaf’alu - fa’lan dan fa’alan. Jadi, jika lafazh 

ini diatur ke dalam wazan tersebut, akan dihasilkan susunan perubahan kata: Dakhila - 

yadkhalu - dakhlan - wa dakhalan, yang memiliki arti seperti: penyakit (‘illah), kelemahan, 

cacat, tamu, dan kata pinjaman.27 

Penafsiran al-dakhĭl dalam ra’y terjadi karena penilaian subjektifitas mufasir, karena 

sudut pandang dari para masing-masing mufasir yang telah menggunakan penalaran 

mereka untuk berpikir secara mendalam dengan ilmu yang telah mereka miliki, contoh 

 
25 Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin, Penjelasan tentang Prinsip-Prinsip Dasar Keimanan, terj. Ali 

Makhtum Assalamy, 30-32. 
26 Nur Khalik Ridwan, Sejarah Lengkap Wahhabi (Yogyakarta: IRCISoD, 2020), 71-74. 
27 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī, 102. 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

174 

seperti analisis ekstrimisme dalam Tafsĭr Fĭ Ẓilāl al-Qur’ān Sayid Quṭb.28 Penafsiran dengan 

akal yang keliru dapat dikategorikan ke dalam beberapa bentuk. Pertama, penjelasan yang 

lahir dari pemahaman yang salah akibat ketidakmampuan memenuhi syarat-syarat 

berijtihad sehingga menghasilkan tafsir yang tidak dapat dipertanggungjawabkan. Kedua, 

penafsiran yang mengabaikan konteks naratif dan meninggalkan makna yang jelas dari 

teks, sebagaimana tampak dalam sebagian corak tafsir kelompok Mu‘tazilah dan sejumlah 

filsuf Islam. Ketiga, penjelasan yang terlalu terpaku pada makna lahiriah teks tanpa 

mempertimbangkan akal sehat serta pengetahuan mendasar mengenai Syariat Islam, 

sebagaimana terlihat pada corak penafsiran golongan musyabbihah dan mujassimah. 

Keempat, penafsiran filosofis dengan menekankan makna-makna tersembunyi di balik 

teks, seperti dalam sebagian tafsir sufi yang berorientasi pada simbolisme dan filsafat. 

Kelima, penjelasan yang hanya berfokus pada struktur bahasa tanpa memperhatikan 

indikator makna yang lain sehingga menghasilkan kaidah-kaidah yang tidak lazim dalam 

penggunaan bahasa Arab; hal ini tampak pada sejumlah ahli bahasa yang keluar dari 

kaidah umum. Keenam, penafsiran yang dibuat-buat dalam mengungkap aspek 

kemukjizatan Al-Qur’an hingga melampaui batas kewajaran. Ketujuh, penjelasan yang 

bersumber dari pandangan yang menolak iman dan bermaksud merusak ajaran Islam 

sehingga mengarah pada penyimpangan makna yang disengaja.29 

Ada tujuh jenis ad-dakhĭl al-ra’yi yang terdapat dalam kitab ad-dakhĭl fi Tafsir, yaitu: 

1. Ad-dakhĭl al-ra’yi yang muncul akibat salah pengertian karena tidak terpenuhinya 

kriteria untuk berijtihad, meskipun interpretasinya didasarkan pada niat yang baik.30  

ُ الَْْمْثاَلَ ليلنَّاسي لَعَلَّهُمْ يَ تَذكََّرُونَ  اَۗ  وَيَضْريبُ اللََّّ يٍن بِييذْني رَبّيِ  تُ ؤْتِي أكُُلَهَا كُلَّ حي
“Pohon itu memberikan buahnya pada setiap musim dengan seizin Tuhannya. Allah membuat 

perumpamaan-perumpamaan itu untuk manusia supaya mereka selalu ingat”.  

Istilah hĭn dalam ayat yang dimaksud, menurut Ibn Musayyab dalam Tafsir al-Tustarĭ, 

berarti periode waktu dari mulai munculnya pohon kurma atau anggur kering hingga 

menjadi basah. Kemudian dari yang basah tersebut berlanjut hingga buahnya matang. 

Menurut penjabaran tafsir tersebut, Sahal Al-Tustari hanya menguraikan arti yang 

tampak saja dan tidak merinci arti yang tersirat. Hal ini dikarenakan beliau merasa 

bahwa penjelasan tafsir tersebut sudah dikenal luas di antara masyarakat. 

2. Ad-dakhĭl al-ra’yi yang disebabkan oleh pemutarbalikan antara logika dan pengabaian 

makna literal. Faktor ini yang kerap dilakukan oleh kelompok Mu’tazilah dan sebagian 

filsuf muslim.31 

 
28 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī, 100-101. 
29 Khoirun Niat, “Ad-Dakhīl dalam Kitab al-Kasyf wa al-Bayān 'an Tafsīr al-Qur'ān Karya Imam al-

Ṡa'labī (w. 427 H),” Jurnal An-Nūr 5 (2013), 9. 
30 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī 

(Bandung: UIN Sunan Gunung Djati, 2015), 106. 
31 Ibid., 106. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

175 

3. Ad-dakhĭl yang disebabkan oleh adanya kekakuan dalam penggunaan makna literal 

dan pengabaian logika. Faktor ini yang kerap digunakan oleh kelompok Musyabihah 

dan Mujassimah.32 

 الرَّحََْٰنُ عَلَى الْعَرْشي اسْتَ وَىَٰ 
“(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pemurah. Yang bersemayam di atas 'Arsy.” 

Ibn Taimiyyah dalam karyanya al-Mut’ini menjelaskan bahwa istilah istiwā 

(bersemayam) berkaitan dengan Allah dipahami oleh kelompok mujassimah dan 

musyabbihah sebagai makna harfiah, bukan sebagai majāz yang bisa memiliki berbagai 

arti lain. Mereka menafsirkan istilah istiwā ini dengan anggapan bahwa Allah 

bersemayam di atas langit dengan hakikat-Nya. Anggapan ini keliru karena para 

ulama salaf telah mengajarkan penafsiran yang lebih umum atau tafwĭḍ, yang 

menunjukkan bahwa istilah istiwā memiliki arti yang sejalan dengan sifat-sifat Allah, 

sehingga seharusnya tidak disamakan dengan sifat-sifat makhluk-Nya.33 

4. Ad-dakhĭl terjadi karena adanya paksaan dan ekstremitas dalam menafsirkan makna-

makna filosofis yang kompleks. Faktor ini sering dilakukan oleh kelompok sufi yang 

memiliki pandangan filsafat. 

5. Ad-dakhĭl muncul akibat adanya tekanan untuk menonjolkan kemampuan bahasa dan 

deklinasi (ad-dakhĭl fi al-lughah). Ini merupakan faktor yang sering dijadikan rujukan 

oleh beberapa pakar bahasa. 34 

Seperti pada surah al-Isra’ ayat 71: 

َ كيتَابهَُ بييَميينيهي فأَُولََٰئيكَ يَ قْرَءُونَ كيتَابَّمُْ وَلََ    مْۖ  فَمَنْ أوُتِي  يظُْلَمُونَ فتَييلً يَ وْمَ نَدْعُو كُلَّ أنََُسٍ بِييمَاميهي
“(Ingatlah) suatu hari (yang di hari itu) Kami panggil tiap umat dengan pemimpinnya; dan 

barangsiapa yang diberikan kitab amalannya di tangan kanannya maka mereka ini akan 

membaca kitabnya itu, dan mereka tidak dianiaya sedikitpun.” 

Al-Zamakhsharĭ menjelaskan bahwa istilah imām merupakan bentuk jamak dari  ّأم dan 

pandangan ini termasuk dalam kategori bid’ah. Selain itu, ada hikmah atau maksud di 

balik penggunaan nama ibunya untuk melindungi hak Nabi Isa, agar tidak dianggap 

sebagai anak hasil perzinahan. Sementara itu, menurut ‘Alĭ al-Ṣabunĭ, istilah imām 
dalam ayat tersebut mengacu pada catatan amal, yang berarti bahwa, "pada hari itu 

setiap orang akan dipanggil untuk menerima catatan amal nya dan mendapatkan 

balasan atas tindakan mereka." Hal ini sejalan dengan penjelasan yang terdapat dalam 

firman Allah di QS. Yasin. Di sisi lain, al-Ṭabarĭ berpendapat bahwa istilah imām dalam 

konteks tersebut lebih tepat dimaknai sebagai figur yang diikuti di dunia, karena 

 
32 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī, 106. 
33 Muhammad Rasyidi Wahab, Mohd Shahrizal Nasir, dan Syed Hadzrullaṡfi Syed Omar, “Implikasi 

Penafsiran Majaz al-Qur'an terhadap Nas-Nas Sifat Mutashabihat,” Jurnal Islam dan Masyarakat 

Kontemporer (Universitas Sultan Zainal Abidin, 2014), 143. 
34 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī, 107. 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

176 

dalam bahasa Arab, kata imām berarti ‘sesuatu yang dijadikan pemimpin atau teladan 

yang diikuti’.35 

6. Ad-dakhĭl muncul akibat ada penjelasan mengenai sisi-sisi keajaiban (i’jāz) Al-Qur’an 

yang dibuat-buat dan tidak biasa, terutama berkenaan dengan sisi ilmiahnya. Hal ini 

sering dilakukan oleh beberapa peneliti yang ahli dalam bidang ilmu pengetahuan 

modern. 

7. Ad-dakhĭl terjadi karena adanya penolakan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan memiliki 

tujuan untuk menghancurkan Islam. Dalam penafsiran Al-Qur’an, hal ini menjadi 

salah satu isu yang memicu perdebatan. Contohnya adalah penafsiran terkait ayat-ayat 

yang mengandung unsur antropomorfisme atau ayat-ayat yang tampak menyamakan 

Allah dengan makhluk-Nya. Salah satu penafsiran datang dari Muqatil Ibnu Sulaiman, 

yang dikenal sebagai penganut paham tajsĭm, meyakini bahwa Allah memiliki tubuh 

seperti manusia. Dalam penafsiran surah al-Baqarah (2): 255 pada lafal “kursiy” 

وَٰتي وَالََۡرۡضَ  يُّهُ السَّمَٰ عَ كُرۡسي  ۚ  وَسي
Kursi-nya meliputi langit dan bumi. 

Dalam tafsir Muqātil ibn Sulaimān (1/213) menjelaskan  

ييِ فِي الصَّغ يَن السَّبعي تََتَ الكُرسي ييِ طوُلُُاَ ميثلُ السَمَىوَاتي السَّبعي وَالَْرضي ري كَحَلقَةٍ كُلُّهَا وكَُلُّ قاَئيمَةٍ ليلكُرسي
رَضي فَلَة   بِي

“Kursinya (Allah) itu luasnya meliputi langit dan bumi. Dan setiap tiang 

penyangganya panjangnya seperti tujuh lapis langit dan bumi, (lalu tujuh lapis langit 

dan bumi) itu tak lebih dari seonggok cincin di padang tandus jika dibandingkan 

dengan besarnya kursi Allah”. Beliau juga menetapkan berada diatas semua makhluk 

dan kursinya ditopang 4 malaikat yang Dimana penjelasan ini disandarkan 

padariwayat israiliyyat yang tidak jelas sanadnya. Sehingga penafsiran tersebut bisa 

merusak islam dan kesucian mengenai kemukjizatan Al-Qur’an. 36 

Usaha Al-’Uṡaimin menafsirkan surah Al-Māidah (5): 64 dalam lafal yadullāh terlalu 

kaku dan masih terpaku kepada akidah yang dibawa oleh 'Abd Wahhab yaitu aliran 

Wahhābĭ. Ia meniadakan ta’wĭl, tafwĭḍ dan terpaku terhadap metode tajsĭm, tashbĭḥ, dan 
tamṡil. Ia juga menolak terhadap penafsiran yang menggunakan ra’y (akal) terhadap ayat-

ayat mutasyābihāt untuk alasan agar bisa menjaga teks dan keimanan terhadap Allah. 

Dengan alasan ini, penafsiran yang dilakukan al-’Uṡaimin termasuk kedalam penafsiran 

yang disebut ad-dakhĭl. 

 

Penafsiran al-Uṡaimin terhadap QS. Al- Mā'idah (5): 64 

Kitab Tafsĭr Aḥkām min al-Qur'ān al-Karĭm Surat al-Mā'idah ditulis oleh seorang 

cendekiawan bernama Syeikh Muḥammad bin Ṣālih al-’Uṡaimin, seorang ulama terkemuka 

 
35 Mujiburrohman, “Al-Dakhil dalam Ra'yi dan Ma'ṡur,” Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, Pendidikan 

dan Penelitian Keislaman 6, no. 1 (2020). 
36 Mohammad Syasi li Ruhimat, Aṣīl dan Dakhīl dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyūṭī, 107. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

177 

dan tokoh penting dalam dunia ilmu pengetahuan Islam pada abad ke-20. Ia terkenal 

karena pengetahuan mendalamnya di berbagai bidang keislaman, terutama dalam tafsir, 

hadis, akidah, dan fiqh. Tafsir yang ditulis oleh Syeikh Muḥammad bin Ṣālih al-’Uṡaimin 

umumnya fokus pada isu-isu hukum dan fiqh,37 menjadikannya referensi penting bagi para 

pelajar dan masyarakat umum yang ingin memahami syariat terkait dengan kehidupan 

sehari-hari. Di samping itu, cara penyampaiannya yang jelas, terstruktur, dan berdasarkan 

dalil menjadikan karyanya mudah dipahami serta sangat relevan untuk diterapkan baik 

dalam konteks modern maupun tradisional. 

Tafsir ini ditulis dengan menggunakan metode taḥlĭlĭ dengan corak tafsir bi al-ma’ṡūr 

yang banyak menggunakan riwayat sebagai sumber penafsiran. Semua ayat tidak hanya 

diinterpretasikan dari perspektif hukum, tetapi juga dijelaskan terkait hikmah serta 

manfaat yang terkandung dalam ayat-ayat tersebut.38 Sesuai dengan namanya, Tafsir 

Aḥkām berfokus pada penjelasan mengenai hukum-hukum Islam, termasuk fiqh dan 

lainnya, menggunakan metode analisis. Metode ini bertujuan untuk merinci Al-Qur’an 

sesuai dengan urutan juz, surat, dan ayat-ayatnya secara menyeluruh. 

Ini adalah upaya untuk menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai sudut, 

mengikuti urutan ayat atau surat dalam mushaf, sambil menonjolkan isi dari tiap lafaz; 

mengkaji hubungan antara ayat, hubungan antar surat, sebab-sebab turunnya, hadis-hadis 

yang relevan, serta pendapat para mufasir terdahulu dan mufasir itu sendiri, yang tentunya 

juga dipengaruhi oleh latar belakang pendidikan dan keahlian mereka.39 

Al-’Uṡaimin adalah seorang cendekiawan ('ulama) yang banyak menciptakan karya, 

baik di bidang tafsir, tauhid, fikih, usul fikih, hadis, fara’id, maupun dakwah. Karya-

karyanya lebih banyak berfokus pada topik tauhid dan fikih. Berasal dari mazhab yang 

dibawa oleh 'Abd al-Wahhāb, yakni aliran wahhābĭ. Cara berpikir yang lebih condong pada 

tekstualis, serta berpaku pada hasil ijtihadnya sendiri. Maka, akan sesuai dengan pemikiran 

kalam dari gurunya yang telah dijelaskan. Menurut pandangan mereka, metode ini 

dianggap lebih mendekatkan dan lebih mencerminkan ajaran Nabi Muhammad, para 

sahabat, dan golongan salaf yang saleh (salaf al-ṣālih). Namun, di sisi lain, penolakan 

terhadap penafsiran (ta'wĭl) menyebabkan mereka terjebak dalam memahami teks-teks 

yang tidak jelas. Menurut Abu Salafy, hal ini membuat mereka memiliki pemahaman yang 

menyerupai (taṡbĭh) dan menganggap bentuk fisik (tajsĭm).40 

Berikut ini adalah penafsiran al-’Uṡaimin atas QS. Al-Maidah (5): 64 

 
37 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat 

Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin”, 211. 
38 Latifatul Muhajiroh, “Metodologi dan Corak Tafsir Aḥkām min al-Qur'ān al-Karīm Karya 

Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin”, 71-72. 
39 Harifuddin Cawidu, “Metode dan Aliran dalam Tafsir,” Pesantren 7, no. 1 (1991). 
40 Miatul Qudsia dan Muhammad Faishal Haq, “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-Ayat 

Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin”, 211. 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

178 

ين  هُ مَبْسُوْطَتَٰ اَ قاَلُوْاۘ  بَلْ يَدَٰ هُمْ وَقاَلَتي الْيَ هُوْدُ يَدُ اللََِّٰي مَغْلُوْلةٌَ غُۗلَّتْ ايَْدييْهيمْ وَلعُينُ وْا بِي ن ْ  وَليََزييْدَنَّ كَثييْْاً ميِ
 يُ نْفيقُ كَيْفَ يَشَاۤءُۗ

نَ هُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَ غْضَاۤءَ ايلَٰٰ يَ وْمي الْقييَٰمَةيۗ كُلَّمَآ اوَْقَدُوْا نََراً ليِلْحَرْبي اطَْفَاهََ مَّآ انُْزيلَ ايليَْكَ مينْ رَّبيِكَ طغُْيَانًَ وَّكُفْراًۗ وَالَْ  نَا بَ ي ْ ا قَي ْ
دييْنَ ) ُ لََ يُيُبُّ الْمُفْسي ُ نوَيَسْعَوْنَ فِي الََْرْضي فَسَادًاۗ وَاللََِّٰ  (64اللََِّٰ

صفة  }وَقاَلَتي الْيَ هُودُ يَدُ اللََّّي مَغْلُولَةٌ{ أولًَ: قالوا: }يَدُ اللََّّي{ ولم يقولوا: "يدا" بالْلف؛ لْنهم يريدون أن ينقصوا
اليد الواحدة، وأما فِ  اليدين أكمل من ذي  الله عز وجل فِ ذاتها وفِ تصرفاتها، أما فِ ذاتها فمعلوم أن ذا 

اليد إما أن تكون مغلولة مضمومة إلٰ تصرفاتها فقولُم إنها: }مَ  غْلُولةٌَ{ أي: محبوسة عن الإنفاق، وذلك أن 
العنق، بحيث لَ تنبسط حتى تعطي، وإما أن تكون مبسوطة تعطي، ولُذا قال الله تعالٰ: }وَلََ تََْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولةًَ 

{ ]الإسراء:    .41[29إيلَٰ عُنُقيكَ وَلََ تَ بْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطي

وقوله: }يَدُ اللََّّي مَغْلُولةٌَ{ أي: محبوسة عن الإنفاق، كما قالوا أيضًا فِ وصف آخر: }إينَّ اللَََّّ فَقييٌْ{ ]آل عمران: 
[ ، فوصفوا الله مرة بالبخل ومرة بالفقر، عليهم لعنة الله إلٰ يوم القيامة؛ لْنهم أهل مال وأهل طمع ويريدون 181

 42أن يغدق الله عليهم

Dalam penafsirannya tersebut, juga sangat terlihat pengaruh dari unsur tajsĭm seperti 

pada pembahasan di atas. Menurut pandangannya, penggunaan kata  يدا tidak dijelaskan, 

karena orang-orang Yahudi berusaha untuk mengecilkan sifat-sifat Allah, baik dalam hal 

keberadaan-Nya maupun karakter-Nya. Namun, menurut al-’Uṡaimin, Allah memiliki 

‘dua tangan’. Penjelasan ini lebih baik dibandingkan jika hanya menyebut salah satu 

tangan. Selain itu, ayat  ين هُ مَبْسُوْطَتَٰ  .menegaskan bahwa Allah memiliki dua tangan بلَْ يَدَٰ

Lalu, dalam penjelasan manfaat ayat ini, al-’Uṡaimin mengajukan sebuah pertanyaan, 

“Apa sebenarnya kedua tangan itu?”. Kemudian, ia menjawab, “Benar, keduanya memang 

tangan, dan siapa pun yang mengartikan tangan sebagai suatu kekuatan, maka mereka 

tergolong orang yang tidak memahami tentang Allah. Namun, setiap bukti yang 

menjelaskan masalah ini memiliki perbedaan pendapat. Oleh karena itu, kami 

berpendapat; setiap bukti yang menyimpang dari makna harfiahnya mengandung dua 

kesalahan, pertama, penyimpangan dari maksud harfiahnya. Kedua, penetapan arti yang 

tidak diinginkan. Jadi, maksud dari dua tangan adalah tangan yang sesungguhnya.” 

Penafsiran dari al-‘Uṡaimin sangat dipengaruhi dari ajaran-ajaran yang disampaikan 

oleh ‘Abd wahhab tentang aqidah dan benar-benar tertanam terhadap al-‘Uṡaimin. 

menurut al-’Uṡaimin, Allah memiliki "dua tangan". Penjelasan ini lebih baik dibandingkan 

jika hanya menyebut salah satu tangan. Selain itu, ayat  ين هُ مَبْسُوْطَتَٰ  menegaskan bahwa بَلْ يَدَٰ

Allah memiliki dua tangan. Al-‘Uṡaimin siapa yang megartikan bahwa itu adalah kekuatan 

 
41 Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin, Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm: Surah al-Māidah, jilid 2 (Arab Saudi: 

Dār Ibn al-Jauzī), 108. 
42 Ibid., 108. 



Kritik terhadap Unsur Tafsir ad-Dakhĭl:  

Studi atas Penafsiran Ibnu ‘Uthaimin terhadap Q.S. Al-Māidah (5): 64 

 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

179 

maka dia (orang yang mengartikan kekuatan) tidak memahami tentang Allah.  Al-‘Uṡaimin 

setuju dengan pemikiran yang dibawa 'Abd al-Wahhab (aliran Wahabi) cenderung berpijak 

pada pendekatan tekstualis dan ijtihad pribadi, mengikuti jejak gurunya dan mengklaim 

mengikuti ajaran Nabi, sahabat, dan Salaf al-Ṣālih. Namun, penolakan mereka terhadap 

ta’wĭl (penafsiran makna batin teks) seringkali membuat mereka terjebak dalam 

pemahaman literal terhadap ayat-ayat mutasyābihāt, yang menurut kritik seperti Abu 

Salafy, bisa mengarah pada penyerupaan Tuhan dengan makhluk (taṡbĭh) dan menganggap 

bentuk fisik (tajsĭm). 

 

PENUTUP 

Adanya pengaruh pemikiran dari ‘Abd Wahhab, pembawa aliran Wahhābĭ, dalam 

penafsiran al-‘Uṡaimin terlihat dengan adanya indikasi taṡbĭh dan tajsĭm bahwa Allah itu 

memiliki tubuh seperti makhluknya. Menurut al-‘Uṡaimin yang berasal dari pemikirannya, 

bahwa Allah benar-benar memiliki tangan sebagaimana tangan yang dimiliki oleh 

makhluknya. Penanaman doktrin (ajaran) ‘Abd Wahhab “bahwa membahas Allah tanpa 

mengetahuan adalah larangan” menjadi salah satu alasannya meniadakan ta’wĭl. Ia juga 

berpendapat bahwa jika ada orang yang mengatakan bahwa tangan adalah kekuatan maka 

dia (orang yang berpendapat kekuatan) adalah orang yang benar-benar belum memahami 

tentang Allah. Ia berpegang teguh terhadap  tasybĭh, tajsĭm, menghindari ta’wĭl dan tafwĭḍ 

pada ayat-ayat mutasyābihāt. Ia menghindarinya ketika tidak ada riwayat yang jelas dari 

para ulama. Oleh karena itu ia sangat menghindari pemikiran-pemikiran yang 

dirasionalkan kepada ayat mutasyābihāt dan lebih perpegang teguh kepada taṡbĭh dan 

tajsĭm. Penafsiran yang dilakukan al-‘Uṡaimin di surah Al-Māidah (5): 64 termasuk dalam 

golongan penafsiran ad-dakhĭl. Penafsirannya disebabkan karena kekakuan dan terlalu 

bergantung terhadap makna lahiriah dan mengabaikan penalaran logis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, Ali. “Kontribusi Teori Ilmiah terhadap Penafsiran.” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 

(2015). 

Cawidu, Harifuddin. “Metode dan Aliran dalam Tafsir.” Pesantren 7, no. 1 (1991). 

El-Rasheed, Brilly. Biografi Ulama Sunnah Syaikh 'Uṡaimin dan Manhaj Uniknya. Surabaya: 

CV Al-Fasyam Jaya Mandiri, 2023. 

Ghazali, Mohd. Rumaizuddin. “Muḥammad bin Ṣāliḥ bin al-'Uṡaimin (1929–2001) dan 

Manhaj Fatwanya.” Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa 5 (2014). 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Penelitian. Edisi 1. Yogyakarta: Andi Offset, 1994. 

Maskumambang, Muhammad Faqih bin Abdul Djabbar. Menolak Wahabi. Diterjemahkan 

oleh Abdul Aziz Masyhuri. Depok: Sahifa, 2015. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019. 

Muhajiroh, Latifatul. Metodologi dan Corak Tafsir Aḥkām Min al-Qur'an al-Karīm Karya 

Muḥammad bin Ṣāliḥ al-'Uṡaimin. Surabaya: Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN 

Sunan Ampel, 2019. 

Mujiburrohman. “Al-Dakhil dalam Ra'yi dan Ma'ṡur.” Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, 

Pendidikan dan Penelitian Keislaman 6, no. 1 (2020). 



Ahmad Syahrul Mukhtar 
 

REVELATIA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Vol. 6, No. 2, 2025 

 

180 

Niat, Khoirun. “Ad-Dakhīl dalam Kitab al-Kasyf wa al-Bayān ʿan Tafsīr al-Qurʾān Karya 

Imam al-Ṡaʿlabī (w. 427 H)”. Jurnal An-Nūr 5 (2013) 

Qaṭṭān (al), Mana'. Mabāḥiṡ fī 'Ulūm al-Qur'ān. Beirut: Mu'assasah al-Risālah, 2000. 

Qudsia, Miatul, dan Muhammad Faishal Haq. “Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-

Ayat Tajsīm, Tashbīḥ, dan Tawassul pada Karya al-‘Uṡaimin.” Jurnal QOF 28, no. 2 

(2020). 

Ridwan, Nur Khalik. Sejarah Lengkap Wahhabi. Yogyakarta: IRCISoD, 2020. 

Ruhimat, Mohammad Syasi li. Aṣīl dan Dakhil dalam Tafsir Bi al-Ma'ṡur Karya Imam al-Suyuṡi. 

Bandung: Program Studi S2 Studi Agama-Agama, UIN Sunan Gunung Djati, 2015. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2018. 

'Uṡaimin (al), Muhammad bin Ṣāliḥ. Buku Induk Akidah Islam. Disunting oleh Fahd bin Nāṡir 

bin Ibrāhīm al-Sulaiman. Diterjemahkan oleh Izzuddin Karimi. Jakarta: Pustaka 

Sahifa, 2010. 

'Uṡaimin (al), Muhammad bin Ṣāliḥ. Penjelasan tentang Prinsip-Prinsip Dasar Keimanan. 

Diterjemahkan oleh Ali Makhtum Assalamy. Jakarta, 1993. 

'Uṡaimin (al), Muhammad bin Ṣāliḥ. Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm: Surah al-Māidah. Jilid 2. Arab 

Saudi: Dār Ibn al-Jauzī.  

Wahab, Muhammad Rasyidi, Mohd Shahrizal Nasir, dan Syed Hadzrullaṡfi Syed Omar. 

“Implikasi Penafsiran Majaz al-Qur'an terhadap Nas-Nas Sifat Mutashabihat.” 

Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporeri 8 (2014). 

Wahhab (al), Muhammad bin 'Abd. Kitab al-Tauhid. Riyadh: Dar al-Salam, 1996. 

Żahabi (al), Husein. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, Juz 1. Kairo: Dār al-Ḥadīṡ, 2005. 

Żahabi (al), Husein. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. 2 jilid. Kairo: Maktabah Wahbah, 2000. 

 


