Ghancaran: Jurnal Pendidikan
Bahasa dan Sastra Indonesia

Tersedia secara online

Special Edition: Lalonget VI
Halaman: 1338—1353

GHANCARAN: JURNAL PENDIDIKAN
BAHASA DAN SASTRA INDONESIA

http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/ghancaran
E-ISSN: 2715-9132; P-ISSN: 2714-8955
DOI 10.19105/ghancaran.vi.21755

L

IAINMADURA

Simbolisme Makanan dalam Cerita Anak
Bancakan: Kajian Gastrosemiotik untuk
Pendidikan Humanis Masa Depan
Liana Rochmatul Wachidah*, Heny Subandiyah*, & Titik Indarti*
*Pendidikan Bahasa dan Sastra, Universitas Negeri Surabaya, Indonesia

Alamat surel: 24020956018@mhs.unesa.ac.id, henysubandiyah@unesa.ac.id,
titikindarti@unesa.ac.id

Abstrak

Kata Kunci:
Cerita anak;
Bancakan;
Gastrosemiotik;
Pendidikan
Humanis.

Cerita anak Bancakan memuat kearifan lokal tentang makanan dan
ritus hidup yang relevan bagi pendidikan kini dan masa depan.
Penelitian ini bertujuan untuk menemukan simbolisme makanan,
nilai sosial dan budaya, serta implikasinya bagi pendidikan humanis
masa depan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
interpretatif. Data dikumpulkan melalui studi teks cerita anak
Bancakan dengan menandai simbol makanan, ritual, dan interaksi
tokoh, kemudian dianalisis secara interpretatif menggunakan
pendekatan gastrosemiotik dan Causal Layered Analysis (CLA)
untuk menafsirkan makna simbolik dan nilai budaya. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa dalam cerita anak, tradisi bancakan bukan
sekadar ritual makan bersama, tetapi sarana pembelajaran nilai
yang menanamkan solidaritas, empati, dan kesadaran ekologis.
Simbol-simbol makanan, seperti gunungan nasi, telur rebus, dan
sayuran hijau, berfungsi sebagai teks budaya yang menyampaikan
doa, harapan, dan identitas kolektif, sekaligus mengajarkan anak
berinteraksi reflektif dengan lingkungan sosial dan alam. Studi ini
memperkaya kajian gastrosemiotik dan pendidikan humanis,
menekankan experiential learning dan refleksi, serta menyiapkan
generasi yang empatik, kreatif, reflektif, dan peduli keberlanjutan
budaya, sosial, dan lingkungan.

Abstract

Keywords:

Children's stories;

The story of Bancakan children contains local wisdom about food
and life rituals that are relevant to education today and in the future.

Bancakan; . . . . .
Gastrosemiotics: This study aims to uncover the symbolism of food, its social and
Humanistic cultural values, and its implications for future humanistic education.
education.

This study uses an interpretive qualitative approach. Data were
collected through a study of the text of the Bancakan children's story
by marking food symbols, rituals, and character interactions, then
analyzed interpretively using a gastrosemiotic approach and Causal
Layered Analysis (CLA) to interpret symbolic meanings and cultural
values. The results show that in children's stories, the bancakan
tradition is not merely a ritual of eating together, but a means of
learning values that instill solidarity, empathy, and ecological
awareness. Food symbols, such as rice mountains, boiled eggs, and
green vegetables, function as cultural texts that convey prayers,
hopes, and collective identity, while teaching children to interact
reflectively with their social environment and nature. This study
enriches the study of gastrosemiotics and humanistic education,
emphasizing experiential learning and reflection, and preparing a
generation that is empathetic, creative, reflective, and concerned
with cultural, social, and environmental sustainability.

1338



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

Terkirim: 22 Agustus 2025; Revisi: 24 September 2025; Diterbitkan: 24 September 2025
©Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Special Edition: Lalonget VI
Tadris Bahasa Indonesia
Institut Agama Islam Negeri Madura, Indonesia

PENDAHULUAN

Indonesia memiliki banyak tradisi kuliner rakyat yang kini terancam punah akibat
perubahan gaya hidup urban, digitalisasi, dan komersialisasi budaya. Arus globalisasi
yang mempercepat homogenisasi telah menggeser nilai dalam praktik kuliner tradisional,
sehingga ritual yang dahulu membentuk harmoni sosial dan spiritual kini sering direduksi
menjadi sekadar tontonan atau wisata kuliner (Wachidah, dkk. 2025b). Pelestarian tradisi
tidak cukup berhenti pada bentuk luarnya, tetapi harus disertai pemaknaan ulang agar
tetap relevan dengan konteks zaman. Salah satu langkah yang dilakukan yakni
pendokumentasian tradisi melalui cerita anak berbasis folklor, yang sekaligus dapat
dijadikan media pendidikan humanis untuk menumbuhkan empati, kebersamaan, dan
kesadaran budaya pada generasi muda.

Cerita anak merupakan salah satu media literasi yang kaya nilai edukatif, simbolik,
dan kultural. Menurut (Norton 1983), cerita anak hadir bukan hanya sebagai media
hiburan, tetapi juga menjadi sarana penanaman nilai, pengembangan imajinasi, dan
pengenalan budaya kepada generasi muda. Cerita anak dapat dikemas dalam berbagai
bentuk dan tema, salah satunya bertema kuliner. Cerita anak yang mengangkat kuliner
tradisional tidak hanya menghadirkan keseruan dan daya tarik melalui kisah, tetapi juga
menyampaikan nilai moral, kearifan lokal, dan identitas budaya. Dengan demikian, dapat
menjadi sarana kreatif untuk memperkenalkan tradisi, menanamkan nilai kehidupan,
serta memiliki kesempatan untuk mewarisinya secara berkesinambungan.

Di Jawa Timur, makanan kerap terintegrasi dalam ritual dan narasi, salah satunya
tradisi bancakan. Geertz (2013) menyampaikan bahwa karakter masyarakat Jawa,
terutama yang tergolong Abangan dan Priyayi, cenderung mengekspresikan
kepercayaan dan nilai melalui ritual sehari-hari, menjadikan praktik religius dan adat
sebagai bagian integral dari identitas budaya mereka. Bacakan merupakan salah satu
upacara tradisi yang masih dilakukan oleh beberapa masyarakat Jawa yang mempunyai
kepercayaan terhadap leluhurnya atau kejawen (Evrilia, 2021). Bancakan memiliki dua
makna utama, yakni sebagai makan bersama untuk berbagi kebahagiaan dan syukur
dengan menyajikan nasi serta lauk di wadah beralas daun pisang, dan sebagai
selamatan atau kenduri untuk merayakan peristiwa penting seperti kelahiran atau
kesembuhan (Susilo, dkk. 2025). Tradisi ini menyimbolkan kesederhanaan sekaligus

doa syukur, namun kini kian terpinggirkan oleh perayaan modern dan konsumsi simbol

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1339



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

global sehingga akar narasi budaya mulai terputus, terutama di kalangan generasi muda
(Endraswara, 2018).

Cerita anak Bancakan menyimpan nilai kearifan lokal tentang makanan dan ritus
kehidupan yang tidak hanya relevan bagi masa lalu, tetapi juga penting untuk dibaca
ulang dalam konteks pendidikan. Selama ini, cerita tersebut cenderung dipahami secara
deskriptif dan historis, padahal narasi-narasi di dalamnya dapat dijadikan landasan bagi
pendidikan humanis. Pendidikan humanis menekankan keseimbangan antara
perkembangan intelektual dengan kepekaan afektif seperti empati, nilai, dan kesadaran
budaya (Nur'aini, 2021). Melalui perspektif ini, cerita Bancakan dapat dimanfaatkan
sebagai media untuk menumbuhkan rasa kebersamaan, memperkuat identitas lokal, dan
membangun sikap kritis dalam merespons perubahan sosial. Oleh karena itu, dibutuhkan
sebuah pendekatan yang mampu mengintegrasikan kajian sastra, refleksi budaya, dan
visi futuristik untuk menghadirkan pembacaan yang lebih relevan bagi generasi
mendatang.

Pada perkembangannya, gastronomi bersifat lintasdisipliner yang berhubungan
erat dengan sejarah, antropologi, hingga sastra. Gastronomi tidak hanya terbatas pada
seni mengolah dan menikmati makanan, tetapi juga mencakup pemahaman yang lebih
luas mengenai keterkaitan makanan dengan kebudayaan, identitas, dan memori sosial
masyarakat (Fischler, 2022; Sutton, 2001). Selaras dengan pandangan (Montanari,
2006), bahwa makanan dapat dipahami melalui teks, kontruksi budaya, tradisi kuliner
sebagai dinamika budaya, dan simbol kolektif serta identitas. Dalam hal ini, gastronomi
diposisikan sebagai kerangka untuk memahami makanan tradisional dalam cerita anak
Bancakan sebagai bagian dari identitas dan narasi budaya. Gastronomi tidak cukup
dipahami sebatas catatan sejarah kuliner, melainkan perlu dibaca sebagai teks budaya
yang hidup sehingga analisis semiotik menjadi penting untuk menyingkap makna
simbolik yang tersembunyi di dalamnya.

Makanan tradisional dalam cerita anak Indonesia dapat dipahami sebagai simbol
sosial-budaya yang merefleksikan ajaran hidup, nilai kebersamaan, dan identitas kolektif
masyarakat (Norton, 1983; Montanari, 2006). Teori semiotika Peirce dengan model
triadik, yakni representamen, objek, dan interpretant, menunjukkan bahwa makanan
tradisional mengandung makna budaya yang senantiasa ditafsirkan secara kontekstual
(Peirce, 1991; Asriningsari & Umaya, 2010; Wachidah, dkk. 2025c). Pendekatan
gastrosemiotik yang menggabungkan kajian gastronomi dan semiotika memungkinkan
makanan dibaca sebagai teks budaya yang memuat nilai, ritus, ideologi, dan identitas

kolektif (Montanari, 2006; Peirce, 1991; Endraswara, 2018). Dalam konteks ini, makanan

1340 Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

berfungsi sebagai wahana penyampaian nilai luhur, memperkuat keterikatan dengan
leluhur, dan mengartikulasikan relasi transendental dengan Tuhan (Counihan & Van
Esterik, 2013).

Digitalisasi, perubahan iklim, dan pergeseran nilai generasi membuat makanan
rakyat terancam punah, baik secara fisik maupun makna. Oleh sebab itu, diperlukan
pendekatan baru terhadap nilai lokal agar tetap relevan dengan tantangan masa depan
(Mangnus, dkk., 2022). Di sinilah kajian futurologi menjadi relevan. Kajian futurologi hadir
bukan sekadar memprediksi teknologi, tetapi menelisik kemungkinan masa depan
melalui lapisan makna, ideologi, dan mitos budaya (Fontefrancesco, 2023). Dalam
penelitian ini, futurologi dipadukan dengan gastrosemiotik melalui Causal Layered
Analysis (CLA) yang menekankan empat lapisan analisis, yakni litany (permukaan),
sistemik, worldview, serta mitos atau metafora (Inayatullah, 1998). Pendekatan ini
memungkinkan pembacaan mendalam terhadap cerita anak Bancakan sehingga nilai
kuliner lokal dapat ditata ulang sebagai strategi kebudayaan yang berkelanjutan
sekaligus basis pendidikan humanis masa depan.

Pendekatan gastrosemiotik dan futurologi masih jarang diterapkan dalam kajian
sastra. Belum banyak studi yang menghubungkan cerita anak, tradisi ritual, dan proyeksi
masa depan secara sistematis, padahal tradisi semacam itu menyimpan potensi besar
sebagai refleksi budaya dan arsip imajinasi sosial (Mangnus, dkk. 2022; Wachidah, dkk.
2025b). Melalui cerita anak berkisah tradisi bancakan, tentdapat dibaca melalui lensa
futurologi untuk menelaah keberlanjutan maknanya dalam konteks pendidikan budaya,
urbanisasi, dan transformasi digital. Dengan demikian, kajian gastrosemiotika dan
pandangan masa depan menghadirkan kebaruan dalam melihat makanan tradisional
dalam cerita anak sebagai ruang dialog lintas waktu yang relevan bagi pendidikan
humanis bagi generasi mendatang.

Penelitian saat ini relevan dengan penelitian terdahulu, yakni sebagai berikut.
Pertama dilakukan oleh (Wachidah, dkk. 2025a), berjudul Identitas Kolektif dalam Cerita
anak Bertema Kuliner ASEAN: Kajian Gastronomi Sastra. Penelitian ini menunjukkan
bahwa makanan dalam cerita berfungsi tidak hanya sebagai kebutuhan biologis, tetapi
juga sebagai media penyampai nilai budaya seperti syukur, solidaritas, dan
penghormatan leluhur, sehingga memperkuat identitas kolektif di era globalisasi.
Penelitian kedua dilakukan oleh (Gozali, dkk. 2024), berjudul Exploring ‘Mandai’:
Gastronomy of Banjar Ethnic in Kalimantan, Indonesia. Penelitian ini menegaskan bahwa
kuliner lokal memuat nilai simbolik yang merepresentasikan identitas etnik sekaligus

potensi pariwisata budaya. Kedua penelitian tersebut memberi dasar metodologis dan

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1341



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

teoretis bagi kajian cerita anak Bancakan dengan menempatkan makanan bukan
sekadar latar, melainkan sebagai pusat refleksi budaya dan sarana pendidikan nilai.

Penelitian ini bertujuan untuk menemukan makna simbolik makanan dalam cerita
anak Bancakan, menafsirkan nilai budaya dan nilai sosial, serta mengeksplorasi
implikasinya bagi pendidikan humanis masa depan. Pendekatan gastrosemiotik
digunakan untuk memahami makna makanan tradisional sebagai simbol budaya,
diperkaya dengan Causal Layered Analysis (CLA) yang menelusuri lapisan makna dari
litani, sistemik, worldview, hingga mitos. Dengan demikian, cerita anak Bancakan dapat
dibaca sebagai narasi pendidikan humanis yang membentuk empati, kebersamaan, dan
identitas kultural. Penelitian ini diharapkan memperkaya kurikulum berbasis lokalitas
sekaligus menghadirkan model pembelajaran yang visioner dan berakar pada warisan
budaya bangsa.

METODE

Penelitian ini berjenis kualitatif dengan pendekatan interpretatif yang bertujuan
memahami makna simbolik makanan dalam cerita anak Bancakan dari perspektif budaya
dan pendidikan. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali makna yang
terkandung dalam cerita anak yang berisi narasi makanan, ritual makan, dan interaksi
tokoh dengan makanan, serta memahami hubungan antara praktik budaya dan nilai
pendidikan humanis. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Creswell & Creswell
(2017), bahwa penelitian kualitatif efektif untuk mengungkap kompleksitas fenomena
sosial dan budaya.

Sumber data diperoleh dari buku cerita anak Bancakan yang berisi Dongeng Asal
Usul Bancakan karya Sudadi, diterbitkan secara digital oleh Kemendikbud (2018). Teks
tersebut dianalisis sebagai kerangka kontekstual dengan mempertimbangkan nilai-nilai
lokal dan pendidikan masa depan melalui pembacaan naratif dan lapisan makna budaya,
khususnys pada masyarakat Jawa Timur. Sumber data sekunder diperoleh dari literatur
terkait, termasuk buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang membahas cerita anak,
simbolisme makanan, budaya Jawa Timur, serta pendidikan humanis (Patton, 2015;
Marshall & Rossman, 2016). Dengan pendekatan ini, diharapkan memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang simbolisme makanan dan relevansinya bagi
pendidikan humanis masa depan.

Data penelitian dikumpulkan melalui studi teks. Langkah yang dilakukan yakni
dengan membaca, menandai, dan menyeleksi bagian-bagian teks cerita anak Bancakan

yang memuat makanan, ritual makan, interaksi tokoh dengan makanan, serta makna

1342 Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

sosial dan budaya yang terkandung di dalamnya. Pada analisis naratif, peneliti berusaha
menafsirkan makna melalui analisis alur cerita, struktur tematik, dan referensi sosial serta
budaya (Patton, 2015). Dengan cara ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap
makna simbolik dan nilai budaya yang terkandung dalam tradisi makan pada cerita anak
Bancakan.

Teknik analisis dilakukan dengan tiga tahapan, yakni (1) reduksi data, dengan
menandai simbol-simbol makanan, praktik budaya, dan nilai-nilai sosial yang muncul
dalam teks cerita anak; (2) analisis interpretatif, dengan menafsirkan makna simbolik
berdasarkan konteks budaya dan pendidikan humanis, dengan pendekatan
gastrosemiotik dan CLA untuk mendalami struktur makna; dan (3) verifikasi interpretasi,
yakni Memastikan keabsahan temuan melalui triangulasi, dengan membandingkan hasil
analisis teks dengan literatur terkait, teori pendidikan humanis, dan konteks budaya lokal.
Hal tersebut sesuai prinsip Denzin & Lincoln (2011), yakni memastikan validitas,

kredibilitas, dan kedalaman pemahaman fenomena sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Cerita berjudul Bancakan karya Sudadi (2018) adalah dongeng yang dikemas
menjadi bacaan anak dari daerah Jawa Timur. Berkisah tentang perayaan kelahiran anak
melalui tradisi bancakan. Kisah ini bermula pada tokoh Jaka Tarub yang menyiapkan
hidangan lengkap berupa nasi dan lauk-pauk untuk acara kelahiran (wetonan) putrinya,
Nawangsih. Kemudian membagikannya kepada tetangga dan anak-anak untuk didoakan.
Cerita ini menggambarkan kebiasaan masyarakat dalam merayakan momen penting
keluarga, sekaligus memperlihatkan interaksi sosial dalam kehidupan sehari-hari

Gambar 1. Nasi Bancakan

Wetonan merupakan peringatan hari kelahiran anak, melalui ritual makan bersama
yang dikenal sebagai bancakan. Tradisi ini dilakukan secara rutin berdasarkan sistem
penanggalan Jawa yang menggabungkan hari dan pasaran (weton), seperti Legi, Pon,
Wage, dan Pahing (Karjanto & Beauducel, 2020). Hari lahir seorang berbeda dari
peringatan ulang tahun. Hari ulang tahun hanya diselenggarakan sekali dalam setahun

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1343



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

pada tanggal kelahiran seseorang, sedangkan hari lahir diperingati setiap tiga puluh lima
hari. Sebagaimana pendapat (Pradanta, dkk. 2015), bahwa bancakan weton adalah
peringatan hari lahir berdasarkan Saptawara dan Pancawara, dengan tujuan sebagai
ungkapan syukur sekaligus permohonan keselamatan dan kesuksesan agar tercapai
keseimbangan lahir dan batin.

Pada cerita, bancakan tidak hanya berfungsi sebagai jamuan makan, tetapi juga
sarana untuk menyampaikan doa, harapan, dan nilai persaudaraan dalam masyarakat.
Sebagaimana pendapat (Susilo, dkk. 2025), bahwa tradisi ngampirne weton berfungsi
mempererat ikatan sosial, menghormati leluhur, serta memperkuat identitas kelompok.
Melalui penggambaran tersebut, pembaca diperkenalkan pada makna dan praktik
bancakan weton yang sarat nilai kebersamaan dan kearifan lokal masyarakat Jawa.

Makna Simbolik Makanan dalam Cerita Anak Bancakan

Tradisi bancakan dalam masyarakat Jawa bukan sekadar ritual makan bersama,
tetapi sebuah sistem tanda yang sarat simbol. Pada cerita Asal Usul Bancakan,
menyajikan makanan sebagai medium doa dan simbol budaya. Susunan nasi, telur,
sayuran, dan kelapa parut bukanlah hidangan biasa, melainkan tanda yang mengandung
makna sosial, spiritual, dan kosmologis. Dengan membaca makanan sebagai teks,
ditemukan bahwa bancakan adalah cara masyarakat Jawa menuliskan doa dan harapan

melalui kuliner.

Nasi bancakan dibuat kerucut seperti gunung. Gunung itu melambangkan harapan dan cita-
cita yang tinggi. Puncak gunungan nasi diberi hiasan lombok merah menyala, menandakan
pengharapan agar anak tetap memiliki semangat hidup yang terus menyala seperti gunung
api yang tidak pernah padam. (Sudadi, 2018: 21)

Kutipan dari cerita Bancakan di atas, dapat dibaca bahwa gunungan nasi kerucut
adalah simbol kosmos dan cita-cita luhur (Brakel-Papenhuyzen, 1992). Koentjaraningrat
(1994), menyampaikan bahwa adat dan ritual berfungsi untuk memperkuat ikatan sosial
dalam masyarakat, menjaga solidaritas, dan menegaskan identitas kelompok. Bancakan
sebagai ritual wetonan mencerminkan hal ini karena melibatkan iinteraksi sosial dan doa
bersama. Lombok (cabai) merah di puncaknya menandai vitalitas abadi, semangat yang
tak pernah padam. Menurut Elliot & Maier (2014), warna merah secara universal
diasosiasikan dengan energi, gairah, vitalitas, bahkan daya hidup.Secara semiotik,
gunungan nasi sebagai representasi yang menandai cita-cita dan semangat hidup, yang
diinterpretasikan sebagai keyakinan masyarakat Jawa bahwa anak harus tumbuh
berguna bagi keluarga dan lingkungannya. Peirce (2014), menegaskan bahwa tanda
adalah sesuatu yang berdiri untuk seseorang untuk sesuatu dalam beberapa hal atau

1344 Ghincaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

kapasitas. Jones (2007), menegaskan bahwa makanan berfungsi sebagai simbol yang
menyalurkan identitas kolektif, doa, dan aspirasi masyarakat. Dapat dipahami bahwa nasi
bancakan terbaca sebagai doa kolektif, bukan sekadar bentuk sajian.

Warna putih dan kuning dari telur rebus, melambangkan pengharapan agar kelak ia memiliki
masa depan yang cerah. Telur ayam rebus juga melambangkan harapan orang tua agar
anaknya bisa menelurkan karya yang berguna. (Sudadi, 2018: 23)

Kutipan dari cerita Bancakan di atas, dapat dibaca bahwa telur rebus
melambangkan dualitas, yakni kejernihan hati (putih) dan kemuliaan serta harapan
kejayaan masa depan (kuning). Secara simbolik, telur berfungsi sebagai representasi
yang menunjuk pada objek berupa kesuburan, doa, dan harapan orang tua.
Diiterpretasikan pada pemaknaan masyarakat Jawa bahwa anak kelak harus memberi
hasil yang berguna bagi lingkungannya. Bukan hanya ‘lahir kembali’ secara harfiah, tetapi
lebih kepada potensi dan awal yang baru dalam berbagai aspek kehidupan. Pada
kerangka gastronomi Montanari (2006), makanan dipahami sebagai teks budaya, mulai
dari mendapatkan bahan, budidaya, persiapan, hingga mengonsumsinya. Makanan
bukan hanya asupan nutrisi, tetapi juga simbol identitas dan nilai budaya (Jones, 2007).
Maka, kehadiran telur rebus dalam tradisi bancakan adalah tindakan budaya yang
merepresentasikan doa dan identitas kolektif, bukan sekadar konsumsi.

Di bagian bawah sayuran hijau bercampur parutan kelapa berbumbu ditata berkeliling
sehingga terlihat seperti hutan di kaki gunung. Hiasan ini memang melambangkan
kesuburan hutan. Hijau adalah lambang kesuburan, kemakmuran, dan ketenteraman.
(Sudadi, 2018: 22)

Susunan sayur hijau dengan kelapa parut menandai kesuburan, kesehatan, dan
kedamaian. Representasi sayuran hijau menunjuk pada objek berupa kesejahteraan dan
ketenteraman hidup, yang diinterpretasikan bahwa anak sehat berarti terhindar dari
penyakit dan membawa kedamaian bagi lingkungannya. Warna hijau yang dominan
menegaskan keterhubungan manusia dengan alam, sekaligus menyalurkan doa agar
Nawangsih tumbuh dalam ketenteraman. Sebagaimana Spence (2022), menyebutkan
bahwa pilihan warna dalam penyajian makanan memiliki efek perseptual terhadap
kesehatan dan kesejahteraan.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa makanan dalam cerita anak bancakan
adalah teks simbolik yang menyimpan doa, harapan, dan identitas budaya Jawa.
Gunungan nasi, telur rebus, dan sayuran hijau bukan sekadar bahan pangan, melainkan
simbol kolektif yang membentuk memori budaya, merepresentasikan kosmologi, dan

menjaga kesinambungan nilai antar-generasi.

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1345



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

Nilai Sosial dan Nilai Budaya dalam Cerita Anak Bancakan

Tradisi bancakan bukan hanya aktivitas dalam lingkup keluarga, tetapi juga praktik
sosial yang melibatkan masyarakat. Tradisi ini tetapi sebagai sarana membangun nilai
budaya dan sosial masyarakat Jawa. Doa, simbol warna, dan susunan makanan yang
digunakan dalam tradisi bancakan memperlihatkan keterhubungan erat antara manusia,

alam, dan masyarakat.

Nilai Sosial

‘Kangmas adakan bancakan pada hari kelahiran Nawangsih! Buatkan nasi ditambah
sayuran dan lauk-pauk sederhana. Kau bagikan bancakan itu kepada anak-anak di sekitar
rumah. Mintakan doa kepada anak-anak itu agar Nawangsih sehat, selamat selamanya.
Selamat tinggal, Kangmas! Aku tak bisa lama lagi menemui dirimu!” (Sudadi, 2018: 20)

Dari kutipan cerita tersebut, perintah mengadakan bancakan pada hari kelahiran
Nawangsih memperlihatkan lapisan litani, yakni tindakan lahiriah berupa memasak nasi,
sayur, dan lauk sederhana yang dibagikan kepada anak-anak sekitar (Sudadi, 2018).
Secara sosial bancakan menjadi wahana interaksi anak-anak dengan teman sebaya.
Pada lapisan sistemik, pembagian bancakan kepada anak-anak sekitar disertai
permintaan doa bersama menegaskan nilai sosial berupa solidaritas, kepedulian, dan
perlindungan kolektif. Makan bersama adalah simbol guyub (harmoni) bagi masyarakat
Jawa sehingga tradisi ini memperlihatkan bagaimana makanan dimaknasi sebagai media
pengikat hubungan sosial. Lebih dalam worldview, masyarakat Jawa tercermin dalam
keyakinan bahwa kesehatan individu dipandang sebagai hasil dukungan sebuah
kelompok. Pada lapisan mitos/metafora, bancakan memuat imajinasi budaya bahwa
hidup anak akan selamat bila selalu berada dalam lingkaran doa dan kebersamaan. Hal
ini sejalan dengan konsep commensality yang memandang berbagi makanan sebagai
penguat ikatan sosial (Fischler, 2011) serta Relational Models Theory yang menjelaskan
bahwa dalam model communal sharing, sumber daya didistribusikan untuk memperkokoh
rasa kebersamaan (Fiske, 1992). Dengan demikian, bancakan dalam cerita ini berfungsi
sebagai ruang kultural yang merekatkan hubungan sosial, mempertegas identitas kolektif
masyarakat Jawa, serta meneguhkan nilai humanis yang menempatkan anak dalam

lingkaran doa dan kebersamaan.

Nilai Budaya

Setelah doa dibacakan, Jaka Tarub memercikkan air menggunakan daun dadap serep,
agar anak-anak diberi keselamatan dan perlindungan dari beragam penyakit. (Sudadi,
2018: 24)

1346 Ghincaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

Pada kutipan cerita Bancakan, terdapat percikan air menggunakan daun dadap
serep di kepala anak-anak, memperlihatkan lapisan litani berupa tindakan simbolik dalam
ritual sebagai dimensi sosial berupa perlindungan kolektif. Pada lapisan sistemik, praktik
ini meneguhkan peran alam, khususnya tumbuhan dalam menjaga kesehatan dan
perlindungan. Pada worldview, budaya Jawa memandang alam bukan sekadar sumber
daya, melainkan mitra spiritual yang menjaga keseimbangan hidup. Daun dadap serep
dalam tradisi Jawa kerap dipakai sebagai sarana tolak bala. Sementara itu, pada lapisan
mitos/metafora, daun ini dipercaya memiliki daya magis untuk mengusir roh jahat,
penyakit, atau energi buruk yang dapat mengganggu anak-anak. Dengan percikan air
menggunakan daun tersebut, masyarakat memaknai daun sebagai perantara
keselamatan. Sebagaimana pendapat Yang, dkk (2024), bahwa tanaman ritual dipilih
berdasarkan atribut biologisnya (warna, bentuk, vitalitas), dan digunakan dalam ritual
yang berkaitan dengan keselamatan, kesejahteraan, pembersihan, serta perlindungan
dari malapetaka. Budaya Jawa menempatkan alam, termasuk tumbuhan sebagai bagian
integral dari kehidupan sosial. Daun bukan hanya materi biologis, tetapi simbol budaya
yang merepresentasikan keseimbangan manusia dengan lingkungannya.

Air yang dipercikkan bukan hanya untuk anak yang dirayakan, tetapi untuk seluruh
anak di sekitar. Hal ini menegaskan nilai solidaritas, kepedulian, dan proteksi sosial.
Sebagaimana pendapat Koentjaraningrat (1985), bahwa ritual dalam masyarakat
tradisional berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menanamkan norma, memperkuat
solidaritas, dan melestarikan identitas budaya. Haggar (2024), mengeksplorasi
bagaimana konsep communitas Turner digunakan sekarang, termasuk bagaimana ritus
atau ritual menghasilkan pengalaman emosional yang menghubungkan peserta secara
mendalam, memperkokoh identitas bersama, dan menumbuhkan rasa kebersamaan

melampaui struktur sosial biasa.

Hingga Nawangsih menjelang dewasa, bancakan terus diadakan setiap tiga puluh lima
hari. Orang-orang di sekitar Desa Tarub ikut melakukan tradisi bancakan ini. (Sudadi, 2018:
25)

Kontinuitas tradisi 35 hari sekali (selapan) memperlihatkan pandangan kosmis
masyarakat Jawa. Perhitungan waktu berbasis weton diyakini menjaga harmoni antara
manusia dengan alam semesta. Sebagaimana pendapat bahwa ritual berulang secara
periodik membantu memperkuat identitas budaya, menjaga kohesi sosial, dan
memperkuat jaringan dukungan antar anggota masyarakat (Mubayanah & Amin, 2024).
Tradisi yang terulang secara rutin menanamkan norma dan nilai budaya secara konsisten

kepada generasi yang baru.

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1347



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

Nilai budaya dan sosial dalam tradisi bancakan yang terekam dalam cerita anak
Bancakan memperlihatkan bahwa makanan, doa, dan simbol alam bukan sekadar unsur
ritual, melainkan sarana untuk meneguhkan keterhubungan antara individu, keluarga,
masyarakat, dan kosmos. Bancakan menjadi media pendidikan kultural yang
menanamkan solidaritas, kepedulian, serta penghormatan terhadap harmoni dengan
alam. Tradisi ini menegaskan bahwa keberlangsungan hidup anak tidak hanya ditopang
oleh orang tua, tetapi juga oleh dukungan kolektif masyarakat. Dengan demikian,
bancakan dapat dipahami sebagai praktik humanis khas Jawa yang menyatukan dimensi
spiritual, sosial, dan ekologis, serta relevan untuk dijadikan inspirasi pendidikan nilai

dalam kehidupan modern.

Implikasi bagi Pendidikan Humanis Masa Depan

Tradisi bancakan dalam cerita anak merepresentasikan simbol makanan dan praktik
ritual yang berfungsi sebagai sarana pendidikan nilai. Pendidikan humanis masa depan
menempatkan manusia, budaya, dan alam sebagai satu kesatuan yang saling terkait.
Pendidikan humanis masa depan dapat mengambil inspirasi dari cara masyarakat Jawa
menghubungkan makanan, doa, dan kebersamaan untuk membentuk manusia yang
berkarakter. Tilaar (2012) menegaskan bahwa, pendidikan humanis bertujuan untuk
memanusiakan manusia melalui pengembangan diri, kebahagiaan, kesadaran diri, dan
tanggung jawab sosial agar individu mampu menghadapi serta memecahkan masalah
hidup. Hal ini sebagai wujud proses belajar yang tidak hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan kesadaran kritis, empati, serta tanggung
jawab ekologis dan sosial (Nussbaum, 2010; Biesta, 2020). Dalam konteks cerita
bancakan masyarakat Jawa, terkandung nilai solidaritas, harmoni dengan alam, dan
kosmologi waktu berbasis weton. Nilai-nilai tersebut menjadi sumber inspirasi bagi
pendidikan yang menekankan keberlanjutan, kebersamaan, dan penghargaan terhadap
kearifan lokal. Tradisi ini dapat dibaca sebagai simbol pedagogis yang meneguhkan
identitas kolektif sekaligus membuka horizon pendidikan yang lebih adaptif terhadap
tantangan global di masa depan.

Pendidikan Humanis Experiential (Learning by Doing)

Pada cerita Bancakan, Jaka Tarub membagikan nasi gunungan yang dihias sayuran
dan lauk-pauk sederhana kepada anak-anak sekitar rumah sambil memintakan doa agar
Nawangsih sehat. Praktik ini menunjukkan perhatian Jaka Tarub terhadap kesejahteraan

putrinya sekaligus interaksi sosial dengan masyarakat. Dari perspektif pendidikan

1348 Ghincaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

humanis, kegiatan berbagi semacam ini mengajarkan anak-anak solidaritas, empati, dan
tanggung jawab sosial, sekaligus membentuk kemampuan mereka untuk menghargai
orang lain dan bekerja sama dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan ini mencerminkan
prinsip learning by doing, di mana anak-anak tidak hanya menerima informasi tentang
nilai sosial, tetapi juga aktif mengalami dan mempraktikkan kepedulian terhadap orang
lain melalui interaksi langsung, belajar mengidentifikasi kebutuhan teman sebaya,
mengatur pembagian secara adil, dan merasakan konsekuensi sosial dari tindakan
mereka. Nilai-nilai tersebut dapat diterapkan dalam pendidikan formal melalui proyek
sosial di kelas, seperti berbagi makanan atau kerajinan dengan teman sekelas, program
mentoring teman sebaya, atau kegiatan layanan masyarakat sekolah. Dengan bimbingan
guru, anak-anak dapat menginternalisasi solidaritas dan empati sekaligus melatih
keterampilan sosial, komunikasi, dan kerja sama, sesuai prinsip pendidikan humanis yang
menekankan pengembangan karakter dan hubungan interpersonal yang bermakna
(Rogers, 1969; Noddings, 2005). Dengan demikian, cerita Bancakan menunjukkan bahwa
pengalaman berbagi dan kepedulian sosial tidak hanya membentuk karakter anak saat
ini, tetapi juga menjadi fondasi bagi generasi masa depan yang lebih empatik,
bertanggung jawab, dan mampu bekerja sama dalam masyarakat.

Pendidikan Humanis Reflektif-Ekologis

Cerita anak Bancakan menggambarkan tradisi bancakan yang menyajikan telur
rebus diiris menjadi potongan kecil dan ditata bersama sayuran hijau sebagai hiasan nasi
gunungan. Warna putih telur melambangkan keceriaan, kuning melambangkan doa agar
anak kelak menghasilkan karya berguna, dan sayuran hijau menandai kesuburan alam.
Pada perspektif pendidikan humanis reflektif-ekologis, simbol ini dapat dijadikan media
untuk mengajarkan anak memahami dirinya, mengeksplorasi ide, menghargai proses
belajar, dan berinteraksi dengan lingkungan sosial maupun alam. Sayuran hijau, sebagai
representamen kesuburan alam pada praktik agraris masyarakat Jawa. Keterhubungan
manusia dengan kosmos dan keyakinan bahwa alam yang subur menjaga kehidupan.
Dengan demikian, anak-anak belajar mencintai alam, menghargai keberlanjutan hidup,
serta memahami hubungan antara budaya dan ekologi secara holistik. Prinsip ini sejalan
dengan pandangan Rogers (1969), bahwa pendidikan harus membantu individu
memahami diri dan orang lain serta hidup secara bertanggung jawab dan bermakna.
Selain itu, pengalaman langsung yang memungkinkan refleksi terhadap hubungan
manusia dan alam mendukung pendekatan experiential learning (Kolb, 1984) dan

pendidikan keberlanjutan (Fien & Rawling, 1996). Sementara teori ecopedagogy

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1349



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

menekankan perlunya kesadaran ekologis dan refleksi kritis terhadap interaksi manusia
dengan lingkungan (Davis, 2010). Dengan demikian, simbol makanan dalam cerita
Bancakan tidak hanya membentuk karakter dan kesadaran ekologis anak saat ini, tetapi
juga menyiapkan generasi masa depan yang lebih reflektif, kreatif, dan peduli terhadap
hubungan manusia, budaya, dan lingkungan.

Pendidikan Humanis: Reflektif-Sosial

Pada cerita Bancakan, Jaka Tarub memercikkan air menggunakan daun dadap
serep ke kepala Nawangsih dan anak-anak lain yang ikut selamatan, sebagai cara
menyebarkan doa agar mereka mendapat keselamatan dan perlindungan dari penyakit.
Daun dadap serep berfungsi sebagai simbol perlindungan, spiritualitas, dan
keterhubungan dengan tradisi. Koentjaraningrat (1994) menekankan bahwa kebudayaan
membentuk mentalitas kolektif masyarakat dan mewujud dalam praktik sehari-hari,
termasuk ritual, adat, dan tradisi yang menanamkan nilai-nilai sosial dan spiritual. Praktik
ini mengajarkan anak-anak perhatian terhadap orang lain, kemampuan membangun
hubungan sosial, dan empati interpersonal, sekaligus menanamkan pemahaman tentang
nilai-nilai budaya dan spiritual lokal. Temuan penelitian melalui Causal Layered Analysis
(CLA) menunjukkan bahwa gunungan nasi dan daun sebagai simbol kosmos memiliki
lapisan litani pada bentuk ritual, sistemik pada praktik simbolik, worldview kehidupan
selaras kosmos, dan mitos gunung sebagai metafora harapan dan vitalitas (Inayatullah,
1998). Selain itu, kontinuitas selapanan (35 hari) menekankan keberlanjutan tradisi
sebagai mekanisme pewarisan nilai. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip pendidikan
humanis reflektif-sosial, yang menekankan pengembangan karakter dan kemampuan
membangun hubungan interpersonal bermakna (Kohl, Sanusi, & Hussien, 2024). Melalui
pengalaman ritual langsung, anak-anak belajar merefleksikan tindakan mereka terhadap
orang lain, sehingga nilai sosial dan empati dapat diinternalisasi secara mendalam (Kolb,
1984). Dengan demikian, praktik simbolik dalam cerita Bancakan tidak hanya
mengajarkan anak empati dan kepedulian sosial saat ini, tetapi juga menyiapkan generasi
masa depan yang mampu memahami orang lain, menghargai nilai-nilai budaya, dan

membangun hubungan yang bermakna dalam kehidupan sehari-hari.

SIMPULAN
Penelitian ini menunjukkan bahwa cerita anak Bancakan karya Sudadi (2018)
menghadirkan simbolisme makanan sebagai media pembelajaran nilai yang sarat makna

sosial, budaya, dan spiritual. Tradisi bancakan bukan sekadar ritual makan bersama,

1350 Ghincaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

tetapi juga sarana untuk menanamkan prinsip solidaritas, empati, dan kesadaran ekologis
pada generasi muda. Temuan khusus menunjukkan bahwa simbol-simbol makanan
seperti gunungan nasi, telur rebus, dan sayuran hijau berfungsi sebagai teks budaya yang
menyampaikan doa, harapan, dan identitas kolektif masyarakat Jawa. Simbol-simbol ini
mengajarkan anak-anak memahami diri sendiri, menghargai orang lain, dan berinteraksi
secara reflektif dengan lingkungan sosial maupun alam. Analisis melalui gastrosemiotik
dan Causal Layered Analysis (CLA) menegaskan bahwa praktik ritual, simbolisme
makanan, keterhubungan manusia dengan kosmos, serta mitos dan metafora yang
menyertainya membentuk kerangka nilai budaya yang berkelanjutan.

Dari perspektif teoretis, studi ini memperkaya kajian gastrosemiotik dan pendidikan
humanis, khususnya pendekatan experiential learning dan reflektif-ekologis, dengan
menekankan integrasi pengalaman langsung, refleksi, dan pengembangan karakter
secara holistik. Secara luas, temuan ini menegaskan bahwa simbolisme makanan dalam
cerita Bancakan dapat menjadi inspirasi pendidikan humanis masa depan, yang
menyiapkan generasi lebih empatik, kreatif, reflektif, dan peduli terhadap keberlanjutan
budaya, sosial, dan lingkungan. Pendidikan berbasis pengalaman konkret, refleksi, dan
keterhubungan dengan nilai budaya lokal ini menunjukkan bahwa pembelajaran nilai tidak
hanya terjadi melalui instruksi formal, tetapi juga melalui praktik budaya yang kaya makna
dan relevan bagi kehidupan anak-anak.

DAFTAR RUJUKAN

Brakel-Papenhuyzen, C. (1992). Wayang Theatre In Indonesia. KITLV Press.

Biesta, G. J. J. (2020). Risking Ourselves in Education: Qualification, Socialisation and
Subjectification Revisited. Educational Theory, 70(1), 89—104.

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and
mixed methods approaches (5th ed.). Sage Publications.

Counihan, Carole, and Penny Van Esterik. (2013). Food and Culture: A Reader. 3rd ed.
Routledge.

Davis, J. M. (2010). Early Childhood Education For Sustainability: Why It Matters, What It
Is, And How Whole Centre Action Research And Systems Thinking Can Help.
Journal Of Action Research In Education, 8(1), 35—44.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE Handbook Of Qualitative Research (4th
ed.). SAGE Publications.

Endraswara, S. (2018). Metodologi Penelitian Gastronomi Sastra. Textium.

Elliot, A. J., & Maier, M. A. (2014). Color Psychology: Effects of Perceiving Color on
Psychological Functioning in Humans. Annual Review of Psychology, 65(1), 95—120.

Evrilia, Widya Dwi. (2021). Tradisi Bancakan Weton di Dhusun Trawas Desa Trawas
Kecamatan Trawas Kabupaten Mojokerto. E-Journal Unesa 17(3).

Fien, J., & Rawling, M. (1996). Education for Sustainability: an Agenda for Action.
Australian Journal of Environmental Education, 12, 3—10.

Fischler, C. (2022). Food, Self And Identity: Eating As A Cultural. International Journal of
Gastronomy and Food Science. 27.

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1351



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

Fischler, Claude. (2011). Commensality, Society And Culture. Social Science Information
50(3—4):528-48.

Fiske, A. P. (1992). The Four Elementary Forms of Sociality: Framework for a Unified
Theory of Social Relations. Psychological Review, 99(4), 689-723.

Fontefrancesco, Michele Filippo. (2023). Traditional Food For a Sustainable Future?
Exploring Vulnerabilities And Strengths In ltaly’s Foodscape and Short Agrifood
Chains. Sustainable Earth Reviews 6(1):7.

Geertz, Clifford. (2013). Agama Jawa : Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa.
Penerbit Komunitas Bambu.

Gozali, Gozali, Ria Setyawati, I. Putu Hardani Hesti Duari, and Zulkarnain. (2024).
Exploring “Mandai”: Gastronomy of Banjar Ethnic in Kalimantan, Indonesia. Journal
of Ethnic Foods 11(40).

Inayatullah, Sohail. (1998). Causal Layered Analysis: Poststructuralism As Method.
Futures. 30(8).

Haggar, S. (2024). Communitas Revisited: Victor Turner and The Transformation of a
Concept. Journal of Classical Sociology, 24(2), 105—119.

Jones, M. O. (2007). Food Choice, Symbolism, and Identity: Bread-And-Butter Issues for
Folkloristics and Nutrition Studies (American Folklore Society Presidential Address,
October 2005). The Journal of American Folklore, 120(476), 129-177.

Karjanto, N., & Beauducel, F. (2020). An Ethnoarithmetic Excursion Into The Javanese
Calendar. Cornel University.

Koentjaraningrat. (1985). Pengantar limu Antropologi. Rineka Cipta.

Koentjaraningrat. (1994). Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Gramedia
Pustaka Utama.

Kohl, K., Sanusi, Z. A., & Hussien, S. (2024). Humanistic Thought and Education for
Sustainable Development. Nordic Journal of Comparative and International
Education (NJCIE), 8(2).

Kolb, D. A. (1984). Experiential Learning: Experience As The Source of Learning and
Development. Prentice-Hall.

Mangnus, A. C., J. M. Vervoort, L. Klerkx, And J. Van Wijk. (2022). Re-Imagining The
Future Through Food: A Synthesis Of The Use Of Food In Anticipatory Governance.
Frontiers In Sustainable Food Systems 6.

Montanari, Massimo. (2006). Food Is Culture. Columbia University Press.

Mubayanah, S. & Amin, N. (2024). Transformasi Makna Ritual Dalam Masyarakat
Modern: Analisis Sosiologis dan Budaya. Gahwa: Jurnal Pendidikan Agama Islam,
3(1), 17-33.

Nussbaum, M. C. (2011). Creating Capabilities: The Human Development Approach.
Harvard University Press.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods (4th Ed.). Sage
Publications.

Marshall, C., & Rossman, G. B. (2016). Designing Qualitative Research (6th Ed.). Sage
Publications.

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in Schools: An Alternative Approach to
Education. Teachers College Press.

Pradanta, Sukmawan Wisnu, Bani Sudardi, and Slamet Subiyantoro. (2015). Kajian Nilai-
Nilai Budaya Jawa dalam Tradisi Bancaaan Weton Di Kota Surakarta (Sebuah
Kajian Simbolisme dalam Budaya Jawa). Lingua: Journal of Language, Literature
and Teaching 12(2):155-72.

Rogers, C. R. (1969). Freedom To Learn: A View of What Education Might Become. C. E.
Merrill Pub. Co.

Sudadi. 2018. Bancakan. Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa.

1352 Ghincaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti

Spence, C. (2022). How Green Colors Are Shaping Food Perception. EXBERRY.
https://exberry.com/en/color-insights/how-green-colors-are-shaping-food-
perception-insights-from-prof-spence/

Susilo, Ariani, Ari Sapto, Deny Yudo, and Dewa Agung. (2025). Fungsionalisme Makna
Simbolik Tradisi Ngampirne Weton. Gayana: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora 8(2).

Sutton, D. E. (2001). Remembrance of Repasts: An Anthropology of Food and Memory.
Berg.

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global Masa Depan
dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Grasindo.

Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan Sosial dan Pendidikan: Pengantar Pedagogik
Transformatif untuk Indonesia. Rineka Cipta.

Wachidah, L. R., Heny S., Titik I., Anas A., and Budinuryanta Y. (2025a). |dentitas Kolektif
dalam Cerita anak Bertema Kuliner Asean: Kajian Gastronomi Sastra. Ghancaran:
Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia 7(1):307—-26.

Wachidah, L. R., Sudikan, S. Y., Darni, and Ahmadi, A. (2025b). Makanan Sebagai
Representasi Tradisi Sosial dan Budaya: Kajian Gastrosemiotik dalam Cerita anak
Kuliner. Entita: Jurnal Pendidikan llmu Pengetahuan Sosial dan limu-llmu Sosial
Special Edition: Renaisans 1st International Conference of Social Studies.

Wachidah, L. R., Subandiyah, H., Indarti, T., Albaburrahim, and M. A.Alatas. 2025c.
Social, Humanities, And Educational Studies Shes: Conference Series 8 (3). 1037 —
1049.

Yang, L., Li, X., & Long, C. (2024). Ritual Plants and Traditional Ecological Knowledge of
The Hani People in The Ailao Mountains, Yunnan, China. Journal of Ethnobiology
And Ethnomedicine, 20(1), 1-22.

Ghancaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI

1353



