
 

 

     

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan 
Bahasa dan Sastra Indonesia 
Special Edition: Lalonget VI 

Halaman: 1338—1353 

Tersedia secara online 
https://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/ghancaran 

1338 

 
GHÂNCARAN: JURNAL PENDIDIKAN 
BAHASA DAN SASTRA INDONESIA 
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/ghancaran  

E-ISSN: 2715-9132; P-ISSN: 2714-8955 
DOI 10.19105/ghancaran.vi.21755 

 
Simbolisme Makanan dalam Cerita Anak 
Bancakan: Kajian Gastrosemiotik untuk 

Pendidikan Humanis Masa Depan 
 

Liana Rochmatul Wachidah*, Heny Subandiyah*, & Titik Indarti* 
*Pendidikan Bahasa dan Sastra, Universitas Negeri Surabaya, Indonesia 

Alamat surel: 24020956018@mhs.unesa.ac.id, henysubandiyah@unesa.ac.id, 
titikindarti@unesa.ac.id 

 
 Abstrak 
Kata Kunci: 
Cerita anak; 
Bancakan; 
Gastrosemiotik; 
Pendidikan 
Humanis. 
 
 
 

 

Cerita anak Bancakan memuat kearifan lokal tentang makanan dan 
ritus hidup yang relevan bagi pendidikan kini dan masa depan. 
Penelitian ini bertujuan untuk menemukan simbolisme makanan, 
nilai sosial dan budaya, serta implikasinya bagi pendidikan humanis 
masa depan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
interpretatif. Data dikumpulkan melalui studi teks cerita anak 
Bancakan dengan menandai simbol makanan, ritual, dan interaksi 
tokoh, kemudian dianalisis secara interpretatif menggunakan 
pendekatan gastrosemiotik dan Causal Layered Analysis (CLA) 
untuk menafsirkan makna simbolik dan nilai budaya. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa dalam cerita anak, tradisi bancakan bukan 
sekadar ritual makan bersama, tetapi sarana pembelajaran nilai 
yang menanamkan solidaritas, empati, dan kesadaran ekologis. 
Simbol-simbol makanan, seperti gunungan nasi, telur rebus, dan 
sayuran hijau, berfungsi sebagai teks budaya yang menyampaikan 
doa, harapan, dan identitas kolektif, sekaligus mengajarkan anak 
berinteraksi reflektif dengan lingkungan sosial dan alam. Studi ini 
memperkaya kajian gastrosemiotik dan pendidikan humanis, 
menekankan experiential learning dan refleksi, serta menyiapkan 
generasi yang empatik, kreatif, reflektif, dan peduli keberlanjutan 
budaya, sosial, dan lingkungan. 

 Abstract 
Keywords: 
Children's stories; 
Bancakan; 
Gastrosemiotics; 
Humanistic 
education. 

The story of Bancakan children contains local wisdom about food 
and life rituals that are relevant to education today and in the future. 
This study aims to uncover the symbolism of food, its social and 
cultural values, and its implications for future humanistic education. 
This study uses an interpretive qualitative approach. Data were 
collected through a study of the text of the Bancakan children's story 
by marking food symbols, rituals, and character interactions, then 
analyzed interpretively using a gastrosemiotic approach and Causal 
Layered Analysis (CLA) to interpret symbolic meanings and cultural 
values. The results show that in children's stories, the bancakan 
tradition is not merely a ritual of eating together, but a means of 
learning values that instill solidarity, empathy, and ecological 
awareness. Food symbols, such as rice mountains, boiled eggs, and 
green vegetables, function as cultural texts that convey prayers, 
hopes, and collective identity, while teaching children to interact 
reflectively with their social environment and nature. This study 
enriches the study of gastrosemiotics and humanistic education, 
emphasizing experiential learning and reflection, and preparing a 
generation that is empathetic, creative, reflective, and concerned 
with cultural, social, and environmental sustainability. 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1339 

Terkirim: 22 Agustus 2025; Revisi: 24 September 2025; Diterbitkan: 24 September 2025                    
©Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Special Edition: Lalongèt VI 

Tadris Bahasa Indonesia 
Institut Agama Islam Negeri Madura, Indonesia 

 
PENDAHULUAN 

Indonesia memiliki banyak tradisi kuliner rakyat yang kini terancam punah akibat 

perubahan gaya hidup urban, digitalisasi, dan komersialisasi budaya. Arus globalisasi 

yang mempercepat homogenisasi telah menggeser nilai dalam praktik kuliner tradisional, 

sehingga ritual yang dahulu membentuk harmoni sosial dan spiritual kini sering direduksi 

menjadi sekadar tontonan atau wisata kuliner (Wachidah, dkk. 2025b). Pelestarian tradisi 

tidak cukup berhenti pada bentuk luarnya, tetapi harus disertai pemaknaan ulang agar 

tetap relevan dengan konteks zaman. Salah satu langkah yang dilakukan yakni 

pendokumentasian tradisi melalui cerita anak berbasis folklor, yang sekaligus dapat 

dijadikan media pendidikan humanis untuk menumbuhkan empati, kebersamaan, dan 

kesadaran budaya pada generasi muda. 

Cerita anak merupakan salah satu media literasi yang kaya nilai edukatif, simbolik, 

dan kultural. Menurut (Norton 1983), cerita anak hadir bukan hanya sebagai media 

hiburan, tetapi juga menjadi sarana penanaman nilai, pengembangan imajinasi, dan 

pengenalan budaya kepada generasi muda. Cerita anak dapat dikemas dalam berbagai 

bentuk dan tema, salah satunya bertema kuliner. Cerita anak yang mengangkat kuliner 

tradisional tidak hanya menghadirkan keseruan dan daya tarik melalui kisah, tetapi juga 

menyampaikan nilai moral, kearifan lokal, dan identitas budaya. Dengan demikian, dapat 

menjadi sarana kreatif untuk memperkenalkan tradisi, menanamkan nilai kehidupan, 

serta memiliki kesempatan untuk mewarisinya secara berkesinambungan. 

Di Jawa Timur, makanan kerap terintegrasi dalam ritual dan narasi, salah satunya 

tradisi bancakan. Geertz (2013) menyampaikan bahwa karakter masyarakat Jawa, 

terutama yang tergolong Abangan dan Priyayi, cenderung mengekspresikan 

kepercayaan dan nilai melalui ritual sehari-hari, menjadikan praktik religius dan adat 

sebagai bagian integral dari identitas budaya mereka. Bacakan merupakan salah satu 

upacara tradisi yang masih dilakukan oleh beberapa masyarakat Jawa yang mempunyai 

kepercayaan terhadap leluhurnya atau kejawen (Evrilia, 2021). Bancakan memiliki dua 

makna utama, yakni sebagai makan bersama untuk berbagi kebahagiaan dan syukur 

dengan menyajikan nasi serta lauk di wadah beralas daun pisang, dan sebagai 

selamatan atau kenduri untuk merayakan peristiwa penting seperti kelahiran atau 

kesembuhan (Susilo, dkk. 2025).  Tradisi ini menyimbolkan kesederhanaan sekaligus 

doa syukur, namun kini kian terpinggirkan oleh perayaan modern dan konsumsi simbol 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1340 

global sehingga akar narasi budaya mulai terputus, terutama di kalangan generasi muda 

(Endraswara, 2018). 

Cerita anak Bancakan menyimpan nilai kearifan lokal tentang makanan dan ritus 

kehidupan yang tidak hanya relevan bagi masa lalu, tetapi juga penting untuk dibaca 

ulang dalam konteks pendidikan. Selama ini, cerita tersebut cenderung dipahami secara 

deskriptif dan historis, padahal narasi-narasi di dalamnya dapat dijadikan landasan bagi 

pendidikan humanis. Pendidikan humanis menekankan keseimbangan antara 

perkembangan intelektual dengan kepekaan afektif seperti empati, nilai, dan kesadaran 

budaya (Nur’aini, 2021). Melalui perspektif ini, cerita Bancakan dapat dimanfaatkan 

sebagai media untuk menumbuhkan rasa kebersamaan, memperkuat identitas lokal, dan 

membangun sikap kritis dalam merespons perubahan sosial. Oleh karena itu, dibutuhkan 

sebuah pendekatan yang mampu mengintegrasikan kajian sastra, refleksi budaya, dan 

visi futuristik untuk menghadirkan pembacaan yang lebih relevan bagi generasi 

mendatang. 

Pada perkembangannya, gastronomi bersifat lintasdisipliner yang berhubungan 

erat dengan sejarah, antropologi, hingga sastra. Gastronomi tidak hanya terbatas pada 

seni mengolah dan menikmati makanan, tetapi juga mencakup pemahaman yang lebih 

luas mengenai keterkaitan makanan dengan kebudayaan, identitas, dan memori sosial 

masyarakat  (Fischler, 2022; Sutton, 2001). Selaras dengan pandangan (Montanari, 

2006), bahwa makanan dapat dipahami melalui teks, kontruksi budaya, tradisi kuliner 

sebagai dinamika budaya, dan simbol kolektif serta identitas. Dalam hal ini, gastronomi 

diposisikan sebagai kerangka untuk memahami makanan tradisional dalam cerita anak 

Bancakan sebagai bagian dari identitas dan narasi budaya. Gastronomi tidak cukup 

dipahami sebatas catatan sejarah kuliner, melainkan perlu dibaca sebagai teks budaya 

yang hidup sehingga analisis semiotik menjadi penting untuk menyingkap makna 

simbolik yang tersembunyi di dalamnya. 

Makanan tradisional dalam cerita anak Indonesia dapat dipahami sebagai simbol 

sosial-budaya yang merefleksikan ajaran hidup, nilai kebersamaan, dan identitas kolektif 

masyarakat (Norton, 1983; Montanari, 2006). Teori semiotika Peirce dengan model 

triadik, yakni representamen, objek, dan interpretant, menunjukkan bahwa makanan 

tradisional mengandung makna budaya yang senantiasa ditafsirkan secara kontekstual 

(Peirce, 1991; Asriningsari & Umaya, 2010; Wachidah, dkk. 2025c). Pendekatan 

gastrosemiotik yang menggabungkan kajian gastronomi dan semiotika memungkinkan 

makanan dibaca sebagai teks budaya yang memuat nilai, ritus, ideologi, dan identitas 

kolektif (Montanari, 2006; Peirce, 1991; Endraswara, 2018). Dalam konteks ini, makanan 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1341 

berfungsi sebagai wahana penyampaian nilai luhur, memperkuat keterikatan dengan 

leluhur, dan mengartikulasikan relasi transendental dengan Tuhan (Counihan & Van 

Esterik, 2013). 

Digitalisasi, perubahan iklim, dan pergeseran nilai generasi membuat makanan 

rakyat terancam punah, baik secara fisik maupun makna. Oleh sebab itu, diperlukan 

pendekatan baru terhadap nilai lokal agar tetap relevan dengan tantangan masa depan 

(Mangnus, dkk., 2022). Di sinilah kajian futurologi menjadi relevan. Kajian futurologi hadir 

bukan sekadar memprediksi teknologi, tetapi menelisik kemungkinan masa depan 

melalui lapisan makna, ideologi, dan mitos budaya (Fontefrancesco, 2023). Dalam 

penelitian ini, futurologi dipadukan dengan gastrosemiotik melalui Causal Layered 

Analysis (CLA) yang menekankan empat lapisan analisis, yakni litany (permukaan), 

sistemik, worldview, serta mitos atau metafora (Inayatullah, 1998). Pendekatan ini 

memungkinkan pembacaan mendalam terhadap cerita anak Bancakan sehingga nilai 

kuliner lokal dapat ditata ulang sebagai strategi kebudayaan yang berkelanjutan 

sekaligus basis pendidikan humanis masa depan. 

Pendekatan gastrosemiotik dan futurologi masih jarang diterapkan dalam kajian 

sastra. Belum banyak studi yang menghubungkan cerita anak, tradisi ritual, dan proyeksi 

masa depan secara sistematis, padahal tradisi semacam itu menyimpan potensi besar 

sebagai refleksi budaya dan arsip imajinasi sosial (Mangnus, dkk. 2022; Wachidah, dkk. 

2025b). Melalui cerita anak berkisah tradisi bancakan, tentdapat dibaca melalui lensa 

futurologi untuk menelaah keberlanjutan maknanya dalam konteks pendidikan budaya, 

urbanisasi, dan transformasi digital. Dengan demikian, kajian gastrosemiotika dan 

pandangan masa depan menghadirkan kebaruan dalam melihat makanan tradisional 

dalam cerita anak sebagai ruang dialog lintas waktu yang relevan bagi pendidikan 

humanis bagi generasi mendatang. 

Penelitian saat ini relevan dengan penelitian terdahulu, yakni sebagai berikut. 

Pertama dilakukan oleh (Wachidah, dkk. 2025a), berjudul Identitas Kolektif dalam Cerita 

anak Bertema Kuliner ASEAN: Kajian Gastronomi Sastra. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa makanan dalam cerita berfungsi tidak hanya sebagai kebutuhan biologis, tetapi 

juga sebagai media penyampai nilai budaya seperti syukur, solidaritas, dan 

penghormatan leluhur, sehingga memperkuat identitas kolektif di era globalisasi. 

Penelitian kedua dilakukan oleh (Gozali, dkk. 2024), berjudul Exploring ‘Mandai’: 

Gastronomy of Banjar Ethnic in Kalimantan, Indonesia. Penelitian ini menegaskan bahwa 

kuliner lokal memuat nilai simbolik yang merepresentasikan identitas etnik sekaligus 

potensi pariwisata budaya. Kedua penelitian tersebut memberi dasar metodologis dan 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1342 

teoretis bagi kajian cerita anak Bancakan dengan menempatkan makanan bukan 

sekadar latar, melainkan sebagai pusat refleksi budaya dan sarana pendidikan nilai. 

Penelitian ini bertujuan untuk menemukan makna simbolik makanan dalam cerita 

anak Bancakan, menafsirkan nilai budaya dan nilai sosial, serta mengeksplorasi 

implikasinya bagi pendidikan humanis masa depan. Pendekatan gastrosemiotik 

digunakan untuk memahami makna makanan tradisional sebagai simbol budaya, 

diperkaya dengan Causal Layered Analysis (CLA) yang menelusuri lapisan makna dari 

litani, sistemik, worldview, hingga mitos. Dengan demikian, cerita anak Bancakan dapat 

dibaca sebagai narasi pendidikan humanis yang membentuk empati, kebersamaan, dan 

identitas kultural. Penelitian ini diharapkan memperkaya kurikulum berbasis lokalitas 

sekaligus menghadirkan model pembelajaran yang visioner dan berakar pada warisan 

budaya bangsa. 

 

METODE 
Penelitian ini berjenis kualitatif dengan pendekatan  interpretatif yang bertujuan 

memahami makna simbolik makanan dalam cerita anak Bancakan dari perspektif budaya 

dan pendidikan. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali makna yang 

terkandung dalam cerita anak yang berisi narasi makanan, ritual makan, dan interaksi 

tokoh dengan makanan, serta memahami hubungan antara praktik budaya dan nilai 

pendidikan humanis. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Creswell & Creswell 

(2017), bahwa penelitian kualitatif efektif untuk mengungkap kompleksitas fenomena 

sosial dan budaya. 

Sumber data diperoleh dari buku cerita anak Bancakan yang berisi Dongeng Asal 

Usul Bancakan karya Sudadi, diterbitkan secara digital oleh Kemendikbud (2018). Teks 

tersebut dianalisis sebagai kerangka kontekstual dengan mempertimbangkan nilai-nilai 

lokal dan pendidikan masa depan melalui pembacaan naratif dan lapisan makna budaya, 

khususnys pada masyarakat Jawa Timur. Sumber data sekunder diperoleh dari literatur 

terkait, termasuk buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang membahas cerita anak, 

simbolisme makanan, budaya Jawa Timur, serta pendidikan humanis (Patton, 2015; 

Marshall & Rossman, 2016). Dengan pendekatan ini, diharapkan memberikan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang simbolisme makanan dan relevansinya bagi 

pendidikan humanis masa depan. 

Data penelitian dikumpulkan melalui studi teks. Langkah yang dilakukan yakni 

dengan membaca, menandai, dan menyeleksi bagian-bagian teks cerita anak Bancakan 

yang memuat makanan, ritual makan, interaksi tokoh dengan makanan, serta makna 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1343 

sosial dan budaya yang terkandung di dalamnya. Pada analisis naratif, peneliti berusaha 

menafsirkan makna melalui analisis alur cerita, struktur tematik, dan referensi sosial serta 

budaya (Patton, 2015). Dengan cara ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap 

makna simbolik dan nilai budaya yang terkandung dalam tradisi makan pada cerita anak 

Bancakan. 

Teknik analisis dilakukan dengan tiga tahapan, yakni (1) reduksi data, dengan 

menandai simbol-simbol makanan, praktik budaya, dan nilai-nilai sosial yang muncul 

dalam teks cerita anak; (2) analisis interpretatif, dengan menafsirkan makna simbolik 

berdasarkan konteks budaya dan pendidikan humanis, dengan pendekatan 

gastrosemiotik dan CLA untuk mendalami struktur makna; dan (3) verifikasi interpretasi, 

yakni Memastikan keabsahan temuan melalui triangulasi, dengan membandingkan hasil 

analisis teks dengan literatur terkait, teori pendidikan humanis, dan konteks budaya lokal. 

Hal tersebut sesuai prinsip Denzin & Lincoln (2011), yakni memastikan validitas, 

kredibilitas, dan kedalaman pemahaman fenomena sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Cerita berjudul Bancakan karya Sudadi (2018) adalah dongeng yang dikemas 

menjadi bacaan anak dari daerah Jawa Timur. Berkisah tentang perayaan kelahiran anak 

melalui tradisi bancakan. Kisah ini bermula pada tokoh Jaka Tarub yang menyiapkan 

hidangan lengkap berupa nasi dan lauk-pauk untuk acara kelahiran (wetonan) putrinya, 

Nawangsih. Kemudian membagikannya kepada tetangga dan anak-anak untuk didoakan. 

Cerita ini menggambarkan kebiasaan masyarakat dalam merayakan momen penting 

keluarga, sekaligus memperlihatkan interaksi sosial dalam kehidupan sehari-hari 

 

 

 

 

 

 
Gambar 1. Nasi Bancakan 

Wetonan merupakan peringatan hari kelahiran anak, melalui ritual makan bersama 

yang dikenal sebagai bancakan. Tradisi ini dilakukan secara rutin berdasarkan sistem 

penanggalan Jawa yang menggabungkan hari dan pasaran (weton), seperti Legi, Pon, 

Wage, dan Pahing (Karjanto & Beauducel, 2020). Hari lahir seorang berbeda dari 

peringatan ulang tahun. Hari ulang tahun hanya diselenggarakan sekali dalam setahun 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1344 

pada tanggal kelahiran seseorang, sedangkan hari lahir diperingati setiap tiga puluh lima 

hari. Sebagaimana pendapat (Pradanta, dkk. 2015), bahwa bancakan weton adalah 

peringatan hari lahir berdasarkan Saptawara dan Pancawara, dengan tujuan sebagai 

ungkapan syukur sekaligus permohonan keselamatan dan kesuksesan agar tercapai 

keseimbangan lahir dan batin. 
Pada cerita, bancakan tidak hanya berfungsi sebagai jamuan makan, tetapi juga 

sarana untuk menyampaikan doa, harapan, dan nilai persaudaraan dalam masyarakat. 

Sebagaimana pendapat (Susilo, dkk. 2025), bahwa tradisi ngampirne weton berfungsi 

mempererat ikatan sosial, menghormati leluhur, serta memperkuat identitas kelompok. 

Melalui penggambaran tersebut, pembaca diperkenalkan pada makna dan praktik 

bancakan weton yang sarat nilai kebersamaan dan kearifan lokal masyarakat Jawa. 

 
Makna Simbolik Makanan dalam Cerita Anak Bancakan 

Tradisi bancakan dalam masyarakat Jawa bukan sekadar ritual makan bersama, 

tetapi sebuah sistem tanda yang sarat simbol. Pada cerita Asal Usul Bancakan, 

menyajikan makanan sebagai medium doa dan simbol budaya. Susunan nasi, telur, 

sayuran, dan kelapa parut bukanlah hidangan biasa, melainkan tanda yang mengandung 

makna sosial, spiritual, dan kosmologis. Dengan membaca makanan sebagai teks, 

ditemukan bahwa bancakan adalah cara masyarakat Jawa menuliskan doa dan harapan 

melalui kuliner. 
Nasi bancakan dibuat kerucut seperti gunung. Gunung itu melambangkan harapan dan cita-
cita yang tinggi. Puncak gunungan nasi diberi hiasan lombok merah menyala,  menandakan 
pengharapan agar anak tetap memiliki semangat hidup yang terus menyala seperti gunung 
api yang tidak pernah padam. (Sudadi, 2018: 21) 
 
Kutipan dari cerita Bancakan di atas, dapat dibaca bahwa gunungan nasi kerucut 

adalah simbol kosmos dan cita-cita luhur (Brakel-Papenhuyzen, 1992). Koentjaraningrat 

(1994), menyampaikan bahwa adat dan ritual berfungsi untuk memperkuat ikatan sosial 

dalam masyarakat, menjaga solidaritas, dan menegaskan identitas kelompok. Bancakan 

sebagai ritual wetonan mencerminkan hal ini karena melibatkan iinteraksi sosial dan doa 

bersama. Lombok (cabai) merah di puncaknya menandai vitalitas abadi, semangat yang 

tak pernah padam. Menurut Elliot & Maier (2014), warna merah secara universal 

diasosiasikan dengan energi, gairah, vitalitas, bahkan daya hidup.Secara semiotik, 

gunungan nasi sebagai representasi yang menandai cita-cita dan semangat hidup, yang 

diinterpretasikan sebagai keyakinan masyarakat Jawa bahwa anak harus tumbuh 

berguna bagi keluarga dan lingkungannya. Peirce (2014), menegaskan bahwa tanda 

adalah sesuatu yang berdiri untuk seseorang untuk sesuatu dalam beberapa hal atau 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1345 

kapasitas. Jones (2007), menegaskan bahwa makanan berfungsi sebagai simbol yang 

menyalurkan identitas kolektif, doa, dan aspirasi masyarakat. Dapat dipahami bahwa nasi 

bancakan terbaca sebagai doa kolektif, bukan sekadar bentuk sajian. 
Warna putih dan kuning dari telur rebus, melambangkan pengharapan agar kelak ia memiliki 
masa depan yang cerah. Telur ayam rebus juga melambangkan harapan orang tua agar 
anaknya bisa menelurkan karya yang berguna. (Sudadi, 2018: 23) 
 
Kutipan dari cerita Bancakan di atas, dapat dibaca bahwa telur rebus 

melambangkan dualitas, yakni kejernihan hati (putih) dan kemuliaan serta harapan 

kejayaan masa depan (kuning). Secara simbolik, telur berfungsi sebagai representasi 

yang menunjuk pada objek berupa kesuburan, doa, dan harapan orang tua. 

Diiterpretasikan pada pemaknaan masyarakat Jawa bahwa anak kelak harus memberi 

hasil yang berguna bagi lingkungannya. Bukan hanya ‘lahir kembali’ secara harfiah, tetapi 

lebih kepada potensi dan awal yang baru dalam berbagai aspek kehidupan. Pada 

kerangka gastronomi Montanari (2006), makanan dipahami sebagai teks budaya, mulai 

dari mendapatkan bahan, budidaya, persiapan, hingga mengonsumsinya. Makanan 

bukan hanya asupan nutrisi, tetapi juga simbol identitas dan nilai budaya (Jones, 2007). 

Maka, kehadiran telur rebus dalam tradisi bancakan adalah tindakan budaya yang 

merepresentasikan doa dan identitas kolektif, bukan sekadar konsumsi. 
Di bagian bawah sayuran hijau bercampur parutan kelapa berbumbu ditata berkeliling 
sehingga terlihat seperti hutan di kaki gunung. Hiasan ini memang melambangkan 
kesuburan hutan. Hijau adalah lambang kesuburan, kemakmuran, dan ketenteraman. 
(Sudadi, 2018: 22) 
 
Susunan sayur hijau dengan kelapa parut menandai kesuburan, kesehatan, dan 

kedamaian. Representasi sayuran hijau menunjuk pada objek berupa kesejahteraan dan 

ketenteraman hidup, yang diinterpretasikan bahwa anak sehat berarti terhindar dari 

penyakit dan membawa kedamaian bagi lingkungannya. Warna hijau yang dominan 

menegaskan keterhubungan manusia dengan alam, sekaligus menyalurkan doa agar 

Nawangsih tumbuh dalam ketenteraman. Sebagaimana Spence (2022), menyebutkan 

bahwa pilihan warna dalam penyajian makanan memiliki efek perseptual terhadap 

kesehatan dan kesejahteraan. 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa makanan dalam cerita anak bancakan 

adalah teks simbolik yang menyimpan doa, harapan, dan identitas budaya Jawa. 

Gunungan nasi, telur rebus, dan sayuran hijau bukan sekadar bahan pangan, melainkan 

simbol kolektif yang membentuk memori budaya, merepresentasikan kosmologi, dan 

menjaga kesinambungan nilai antar-generasi. 

  



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1346 

Nilai Sosial dan Nilai Budaya dalam Cerita Anak Bancakan 
Tradisi bancakan bukan hanya aktivitas dalam lingkup keluarga, tetapi juga praktik 

sosial yang melibatkan masyarakat. Tradisi ini tetapi sebagai sarana membangun nilai 

budaya dan sosial masyarakat Jawa. Doa, simbol warna, dan susunan makanan yang 

digunakan dalam tradisi bancakan memperlihatkan keterhubungan erat antara manusia, 

alam, dan masyarakat. 

 
Nilai Sosial 

“Kangmas adakan bancakan pada hari kelahiran Nawangsih! Buatkan nasi ditambah 
sayuran dan lauk-pauk sederhana. Kau bagikan bancakan itu kepada anak-anak di sekitar 
rumah. Mintakan doa kepada anak-anak itu agar Nawangsih sehat, selamat selamanya. 
Selamat tinggal, Kangmas! Aku tak bisa lama lagi menemui dirimu!” (Sudadi, 2018: 20) 
 
Dari kutipan cerita tersebut, perintah mengadakan bancakan pada hari kelahiran 

Nawangsih memperlihatkan lapisan litani, yakni tindakan lahiriah berupa memasak nasi, 

sayur, dan lauk sederhana yang dibagikan kepada anak-anak sekitar (Sudadi, 2018). 

Secara sosial bancakan menjadi wahana interaksi anak-anak dengan teman sebaya. 

Pada lapisan sistemik, pembagian bancakan kepada anak-anak sekitar disertai 

permintaan doa bersama menegaskan nilai sosial berupa solidaritas, kepedulian, dan 

perlindungan kolektif. Makan bersama adalah simbol guyub (harmoni) bagi masyarakat 

Jawa sehingga tradisi ini memperlihatkan bagaimana makanan dimaknasi sebagai media 

pengikat hubungan sosial. Lebih dalam worldview, masyarakat Jawa tercermin dalam 

keyakinan bahwa kesehatan individu dipandang sebagai hasil dukungan sebuah 

kelompok. Pada lapisan mitos/metafora, bancakan memuat imajinasi budaya bahwa 

hidup anak akan selamat bila selalu berada dalam lingkaran doa dan kebersamaan. Hal 

ini sejalan dengan konsep commensality yang memandang berbagi makanan sebagai 

penguat ikatan sosial (Fischler, 2011) serta Relational Models Theory yang menjelaskan 

bahwa dalam model communal sharing, sumber daya didistribusikan untuk memperkokoh 

rasa kebersamaan (Fiske, 1992). Dengan demikian, bancakan dalam cerita ini berfungsi 

sebagai ruang kultural yang merekatkan hubungan sosial, mempertegas identitas kolektif 

masyarakat Jawa, serta meneguhkan nilai humanis yang menempatkan anak dalam 

lingkaran doa dan kebersamaan. 

 
Nilai Budaya 

Setelah doa dibacakan, Jaka Tarub memercikkan air menggunakan daun dadap serep, 
agar anak-anak diberi keselamatan dan perlindungan dari beragam penyakit. (Sudadi, 
2018: 24) 
 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1347 

Pada kutipan cerita Bancakan, terdapat percikan air menggunakan daun dadap 

serep di kepala anak-anak, memperlihatkan lapisan litani berupa tindakan simbolik dalam 

ritual sebagai dimensi sosial berupa perlindungan kolektif. Pada lapisan sistemik, praktik 

ini meneguhkan peran alam, khususnya tumbuhan dalam menjaga kesehatan dan 

perlindungan. Pada worldview, budaya Jawa memandang alam bukan sekadar sumber 

daya, melainkan mitra spiritual yang menjaga keseimbangan hidup. Daun dadap serep 

dalam tradisi Jawa kerap dipakai sebagai sarana tolak bala. Sementara itu, pada lapisan 

mitos/metafora, daun ini dipercaya memiliki daya magis untuk mengusir roh jahat, 

penyakit, atau energi buruk yang dapat mengganggu anak-anak. Dengan percikan air 

menggunakan daun tersebut, masyarakat memaknai daun sebagai perantara 

keselamatan. Sebagaimana pendapat Yang, dkk (2024), bahwa tanaman ritual dipilih 

berdasarkan atribut biologisnya (warna, bentuk, vitalitas), dan digunakan dalam ritual 

yang berkaitan dengan keselamatan, kesejahteraan, pembersihan, serta perlindungan 

dari malapetaka. Budaya Jawa menempatkan alam, termasuk tumbuhan sebagai bagian 

integral dari kehidupan sosial. Daun bukan hanya materi biologis, tetapi simbol budaya 

yang merepresentasikan keseimbangan manusia dengan lingkungannya. 

Air yang dipercikkan bukan hanya untuk anak yang dirayakan, tetapi untuk seluruh 

anak di sekitar. Hal ini menegaskan nilai solidaritas, kepedulian, dan proteksi sosial. 

Sebagaimana pendapat Koentjaraningrat (1985), bahwa ritual dalam masyarakat 

tradisional berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menanamkan norma, memperkuat 

solidaritas, dan melestarikan identitas budaya. Haggar (2024), mengeksplorasi 

bagaimana konsep communitas Turner digunakan sekarang, termasuk bagaimana ritus 

atau ritual menghasilkan pengalaman emosional yang menghubungkan peserta secara 

mendalam, memperkokoh identitas bersama, dan menumbuhkan rasa kebersamaan 

melampaui struktur sosial biasa. 
Hingga Nawangsih menjelang dewasa, bancakan terus diadakan setiap tiga puluh lima 
hari. Orang-orang di sekitar Desa Tarub ikut melakukan tradisi bancakan ini. (Sudadi, 2018: 
25) 
 
Kontinuitas tradisi 35 hari sekali (selapan) memperlihatkan pandangan kosmis 

masyarakat Jawa. Perhitungan waktu berbasis weton diyakini menjaga harmoni antara 

manusia dengan alam semesta. Sebagaimana pendapat  bahwa ritual berulang secara 

periodik membantu memperkuat identitas budaya, menjaga kohesi sosial, dan 

memperkuat jaringan dukungan antar anggota masyarakat (Mubayanah & Amin, 2024). 

Tradisi yang terulang secara rutin menanamkan norma dan nilai budaya secara konsisten 

kepada generasi yang baru.  



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1348 

Nilai budaya dan sosial dalam tradisi bancakan yang terekam dalam cerita anak 

Bancakan memperlihatkan bahwa makanan, doa, dan simbol alam bukan sekadar unsur 

ritual, melainkan sarana untuk meneguhkan keterhubungan antara individu, keluarga, 

masyarakat, dan kosmos. Bancakan menjadi media pendidikan kultural yang 

menanamkan solidaritas, kepedulian, serta penghormatan terhadap harmoni dengan 

alam. Tradisi ini menegaskan bahwa keberlangsungan hidup anak tidak hanya ditopang 

oleh orang tua, tetapi juga oleh dukungan kolektif masyarakat. Dengan demikian, 

bancakan dapat dipahami sebagai praktik humanis khas Jawa yang menyatukan dimensi 

spiritual, sosial, dan ekologis, serta relevan untuk dijadikan inspirasi pendidikan nilai 

dalam kehidupan modern. 

 
Implikasi bagi Pendidikan Humanis Masa Depan 

Tradisi bancakan dalam cerita anak merepresentasikan simbol makanan dan praktik 

ritual yang berfungsi sebagai sarana pendidikan nilai. Pendidikan humanis masa depan 

menempatkan manusia, budaya, dan alam sebagai satu kesatuan yang saling terkait. 

Pendidikan humanis masa depan dapat mengambil inspirasi dari cara masyarakat Jawa 

menghubungkan makanan, doa, dan kebersamaan untuk membentuk manusia yang 

berkarakter. Tilaar (2012) menegaskan bahwa, pendidikan humanis bertujuan untuk 

memanusiakan manusia melalui pengembangan diri, kebahagiaan, kesadaran diri, dan 

tanggung jawab sosial agar individu mampu menghadapi serta memecahkan masalah 

hidup. Hal ini sebagai wujud proses belajar yang tidak hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan kesadaran kritis, empati, serta tanggung 

jawab ekologis dan sosial (Nussbaum, 2010; Biesta, 2020). Dalam konteks cerita 

bancakan masyarakat Jawa, terkandung nilai solidaritas, harmoni dengan alam, dan 

kosmologi waktu berbasis weton. Nilai-nilai tersebut menjadi sumber inspirasi bagi 

pendidikan yang menekankan keberlanjutan, kebersamaan, dan penghargaan terhadap 

kearifan lokal. Tradisi ini dapat dibaca sebagai simbol pedagogis yang meneguhkan 

identitas kolektif sekaligus membuka horizon pendidikan yang lebih adaptif terhadap 

tantangan global di masa depan. 

 
Pendidikan Humanis Experiential (Learning by Doing) 

Pada cerita Bancakan, Jaka Tarub membagikan nasi gunungan yang dihias sayuran 

dan lauk-pauk sederhana kepada anak-anak sekitar rumah sambil memintakan doa agar 

Nawangsih sehat. Praktik ini menunjukkan perhatian Jaka Tarub terhadap kesejahteraan 

putrinya sekaligus interaksi sosial dengan masyarakat. Dari perspektif pendidikan 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1349 

humanis, kegiatan berbagi semacam ini mengajarkan anak-anak solidaritas, empati, dan 

tanggung jawab sosial, sekaligus membentuk kemampuan mereka untuk menghargai 

orang lain dan bekerja sama dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan ini mencerminkan 

prinsip learning by doing, di mana anak-anak tidak hanya menerima informasi tentang 

nilai sosial, tetapi juga aktif mengalami dan mempraktikkan kepedulian terhadap orang 

lain melalui interaksi langsung, belajar mengidentifikasi kebutuhan teman sebaya, 

mengatur pembagian secara adil, dan merasakan konsekuensi sosial dari tindakan 

mereka. Nilai-nilai tersebut dapat diterapkan dalam pendidikan formal melalui proyek 

sosial di kelas, seperti berbagi makanan atau kerajinan dengan teman sekelas, program 

mentoring teman sebaya, atau kegiatan layanan masyarakat sekolah. Dengan bimbingan 

guru, anak-anak dapat menginternalisasi solidaritas dan empati sekaligus melatih 

keterampilan sosial, komunikasi, dan kerja sama, sesuai prinsip pendidikan humanis yang 

menekankan pengembangan karakter dan hubungan interpersonal yang bermakna 

(Rogers, 1969; Noddings, 2005). Dengan demikian, cerita Bancakan menunjukkan bahwa 

pengalaman berbagi dan kepedulian sosial tidak hanya membentuk karakter anak saat 

ini, tetapi juga menjadi fondasi bagi generasi masa depan yang lebih empatik, 

bertanggung jawab, dan mampu bekerja sama dalam masyarakat. 

 
Pendidikan Humanis Reflektif-Ekologis 

Cerita anak Bancakan menggambarkan tradisi bancakan yang menyajikan telur 

rebus diiris menjadi potongan kecil dan ditata bersama sayuran hijau sebagai hiasan nasi 

gunungan. Warna putih telur melambangkan keceriaan, kuning melambangkan doa agar 

anak kelak menghasilkan karya berguna, dan sayuran hijau menandai kesuburan alam. 

Pada perspektif pendidikan humanis reflektif-ekologis, simbol ini dapat dijadikan media 

untuk mengajarkan anak memahami dirinya, mengeksplorasi ide, menghargai proses 

belajar, dan berinteraksi dengan lingkungan sosial maupun alam. Sayuran hijau, sebagai 

representamen kesuburan alam pada praktik agraris masyarakat Jawa. Keterhubungan 

manusia dengan kosmos dan keyakinan bahwa alam yang subur menjaga kehidupan.  
Dengan demikian, anak-anak belajar mencintai alam, menghargai keberlanjutan hidup, 

serta memahami hubungan antara budaya dan ekologi secara holistik. Prinsip ini sejalan 

dengan pandangan Rogers (1969), bahwa pendidikan harus membantu individu 

memahami diri dan orang lain serta hidup secara bertanggung jawab dan bermakna. 

Selain itu, pengalaman langsung yang memungkinkan refleksi terhadap hubungan 

manusia dan alam mendukung pendekatan experiential learning (Kolb, 1984) dan 

pendidikan keberlanjutan (Fien & Rawling, 1996). Sementara teori ecopedagogy 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1350 

menekankan perlunya kesadaran ekologis dan refleksi kritis terhadap interaksi manusia 

dengan lingkungan (Davis, 2010). Dengan demikian, simbol makanan dalam cerita 

Bancakan tidak hanya membentuk karakter dan kesadaran ekologis anak saat ini, tetapi 

juga menyiapkan generasi masa depan yang lebih reflektif, kreatif, dan peduli terhadap 

hubungan manusia, budaya, dan lingkungan. 

 

Pendidikan Humanis: Reflektif-Sosial 
Pada cerita Bancakan, Jaka Tarub memercikkan air menggunakan daun dadap 

serep ke kepala Nawangsih dan anak-anak lain yang ikut selamatan, sebagai cara 

menyebarkan doa agar mereka mendapat keselamatan dan perlindungan dari penyakit. 

Daun dadap serep berfungsi sebagai simbol perlindungan, spiritualitas, dan 

keterhubungan dengan tradisi. Koentjaraningrat (1994) menekankan bahwa kebudayaan 

membentuk mentalitas kolektif masyarakat dan mewujud dalam praktik sehari-hari, 

termasuk ritual, adat, dan tradisi yang menanamkan nilai-nilai sosial dan spiritual. Praktik 

ini mengajarkan anak-anak perhatian terhadap orang lain, kemampuan membangun 

hubungan sosial, dan empati interpersonal, sekaligus menanamkan pemahaman tentang 

nilai-nilai budaya dan spiritual lokal. Temuan penelitian melalui Causal Layered Analysis 

(CLA) menunjukkan bahwa gunungan nasi dan daun sebagai simbol kosmos memiliki 

lapisan litani pada bentuk ritual, sistemik pada praktik simbolik, worldview kehidupan 

selaras kosmos, dan mitos gunung sebagai metafora harapan dan vitalitas (Inayatullah, 

1998). Selain itu, kontinuitas selapanan (35 hari) menekankan keberlanjutan tradisi 

sebagai mekanisme pewarisan nilai. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip pendidikan 

humanis reflektif-sosial, yang menekankan pengembangan karakter dan kemampuan 

membangun hubungan interpersonal bermakna (Kohl, Sanusi, & Hussien, 2024). Melalui 

pengalaman ritual langsung, anak-anak belajar merefleksikan tindakan mereka terhadap 

orang lain, sehingga nilai sosial dan empati dapat diinternalisasi secara mendalam (Kolb, 

1984). Dengan demikian, praktik simbolik dalam cerita Bancakan tidak hanya 

mengajarkan anak empati dan kepedulian sosial saat ini, tetapi juga menyiapkan generasi 

masa depan yang mampu memahami orang lain, menghargai nilai-nilai budaya, dan 

membangun hubungan yang bermakna dalam kehidupan sehari-hari. 

 

SIMPULAN 
Penelitian ini menunjukkan bahwa cerita anak Bancakan karya Sudadi (2018) 

menghadirkan simbolisme makanan sebagai media pembelajaran nilai yang sarat makna 

sosial, budaya, dan spiritual. Tradisi bancakan bukan sekadar ritual makan bersama, 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1351 

tetapi juga sarana untuk menanamkan prinsip solidaritas, empati, dan kesadaran ekologis 

pada generasi muda. Temuan khusus menunjukkan bahwa simbol-simbol makanan 

seperti gunungan nasi, telur rebus, dan sayuran hijau berfungsi sebagai teks budaya yang 

menyampaikan doa, harapan, dan identitas kolektif masyarakat Jawa. Simbol-simbol ini 

mengajarkan anak-anak memahami diri sendiri, menghargai orang lain, dan berinteraksi 

secara reflektif dengan lingkungan sosial maupun alam. Analisis melalui gastrosemiotik 

dan Causal Layered Analysis (CLA) menegaskan bahwa praktik ritual, simbolisme 

makanan, keterhubungan manusia dengan kosmos, serta mitos dan metafora yang 

menyertainya membentuk kerangka nilai budaya yang berkelanjutan. 

Dari perspektif teoretis, studi ini memperkaya kajian gastrosemiotik dan pendidikan 

humanis, khususnya pendekatan experiential learning dan reflektif-ekologis, dengan 

menekankan integrasi pengalaman langsung, refleksi, dan pengembangan karakter 

secara holistik. Secara luas, temuan ini menegaskan bahwa simbolisme makanan dalam 

cerita Bancakan dapat menjadi inspirasi pendidikan humanis masa depan, yang 

menyiapkan generasi lebih empatik, kreatif, reflektif, dan peduli terhadap keberlanjutan 

budaya, sosial, dan lingkungan. Pendidikan berbasis pengalaman konkret, refleksi, dan 

keterhubungan dengan nilai budaya lokal ini menunjukkan bahwa pembelajaran nilai tidak 

hanya terjadi melalui instruksi formal, tetapi juga melalui praktik budaya yang kaya makna 

dan relevan bagi kehidupan anak-anak. 
 

DAFTAR RUJUKAN 
Brakel-Papenhuyzen, C. (1992). Wayang Theatre In Indonesia. KITLV Press. 
Biesta, G. J. J. (2020). Risking Ourselves in Education: Qualification, Socialisation and 

Subjectification Revisited. Educational Theory, 70(1), 89–104. 
Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and 

mixed methods approaches (5th ed.). Sage Publications. 
Counihan, Carole, and Penny Van Esterik. (2013). Food and Culture: A Reader. 3rd ed. 

Routledge. 
Davis, J. M. (2010). Early Childhood Education For Sustainability: Why It Matters, What It 

Is, And How Whole Centre Action Research And Systems Thinking Can Help. 
Journal Of Action Research In Education, 8(1), 35–44. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE Handbook Of Qualitative Research (4th 
ed.). SAGE Publications. 

Endraswara, S. (2018). Metodologi Penelitian Gastronomi Sastra. Textium. 
Elliot, A. J., & Maier, M. A. (2014). Color Psychology: Effects of Perceiving Color on 

Psychological Functioning in Humans. Annual Review of Psychology, 65(1), 95–120. 
Evrilia, Widya Dwi. (2021). Tradisi Bancakan Weton di Dhusun Trawas Desa Trawas 

Kecamatan Trawas Kabupaten Mojokerto. E-Journal Unesa 17(3). 
Fien, J., & Rawling, M. (1996). Education for Sustainability: an Agenda for Action. 

Australian Journal of Environmental Education, 12, 3–10. 
Fischler, C. (2022). Food, Self And Identity: Eating As A Cultural. International Journal of 

Gastronomy and Food Science. 27. 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

 Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI 1352 

Fischler, Claude. (2011). Commensality, Society And Culture. Social Science Information 
50(3–4):528–48. 

Fiske, A. P. (1992). The Four Elementary Forms of Sociality: Framework for a Unified 
Theory of Social Relations. Psychological Review, 99(4), 689–723. 

Fontefrancesco, Michele Filippo. (2023). Traditional Food For a Sustainable Future? 
Exploring Vulnerabilities And Strengths In Italy’s Foodscape and Short Agrifood 
Chains. Sustainable Earth Reviews 6(1):7. 

Geertz, Clifford. (2013). Agama Jawa : Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa. 
Penerbit Komunitas Bambu. 

Gozali, Gozali, Ria Setyawati, I. Putu Hardani Hesti Duari, and Zulkarnain. (2024). 
Exploring “Mandai”: Gastronomy of Banjar Ethnic in Kalimantan, Indonesia. Journal 
of Ethnic Foods 11(40). 

Inayatullah, Sohail. (1998). Causal Layered Analysis: Poststructuralism As Method. 
Futures. 30(8). 

Haggar, S. (2024). Communitas Revisited: Victor Turner and The Transformation of a 
Concept. Journal of Classical Sociology, 24(2), 105–119. 

Jones, M. O. (2007). Food Choice, Symbolism, and Identity: Bread-And-Butter Issues for 
Folkloristics and Nutrition Studies (American Folklore Society Presidential Address, 
October 2005). The Journal of American Folklore, 120(476), 129–177. 

Karjanto, N., & Beauducel, F. (2020). An Ethnoarithmetic Excursion Into The Javanese 
Calendar. Cornel University. 

Koentjaraningrat. (1985). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 
Koentjaraningrat. (1994). Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Gramedia 

Pustaka Utama. 
Kohl, K., Sanusi, Z. A., & Hussien, S. (2024). Humanistic Thought and Education for 

Sustainable Development. Nordic Journal of Comparative and International 
Education (NJCIE), 8(2). 

Kolb, D. A. (1984). Experiential Learning: Experience As The Source of Learning and 
Development. Prentice-Hall. 

Mangnus, A. C., J. M. Vervoort, L. Klerkx, And J. Van Wijk. (2022). Re-Imagining The 
Future Through Food: A Synthesis Of The Use Of Food In Anticipatory Governance. 
Frontiers In Sustainable Food Systems 6. 

Montanari, Massimo. (2006). Food Is Culture. Columbia University Press. 
Mubayanah, S. & Amin, N. (2024). Transformasi Makna Ritual Dalam Masyarakat 

Modern: Analisis Sosiologis dan Budaya. Gahwa: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 
3(1), 17–33. 

Nussbaum, M. C. (2011). Creating Capabilities: The Human Development Approach. 
Harvard University Press. 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods (4th Ed.). Sage 
Publications. 

Marshall, C., & Rossman, G. B. (2016). Designing Qualitative Research (6th Ed.). Sage 
Publications. 

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in Schools: An Alternative Approach to 
Education. Teachers College Press. 

Pradanta, Sukmawan Wisnu, Bani Sudardi, and Slamet Subiyantoro. (2015). Kajian Nilai-
Nilai Budaya Jawa dalam Tradisi Bancaaan Weton Di Kota Surakarta (Sebuah 
Kajian Simbolisme dalam Budaya Jawa). Lingua: Journal of Language, Literature 
and Teaching 12(2):155–72. 

Rogers, C. R. (1969). Freedom To Learn: A View of What Education Might Become. C. E. 
Merrill Pub. Co. 

Sudadi. 2018. Bancakan. Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. 



Liana Rochmatul Wachidah, Heny Subandiyah, & Titik Indarti 

Ghâncaran: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Special Edition Lalongét VI	 
1353 

Spence, C. (2022). How Green Colors Are Shaping Food Perception. EXBERRY. 
https://exberry.com/en/color-insights/how-green-colors-are-shaping-food-
perception-insights-from-prof-spence/ 

Susilo, Ariani, Ari Sapto, Deny Yudo, and Dewa Agung. (2025). Fungsionalisme Makna 
Simbolik Tradisi Ngampirne Weton. Gayana: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 8(2). 

Sutton, D. E. (2001). Remembrance of Repasts: An Anthropology of Food and Memory. 
Berg. 

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global Masa Depan 
dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Grasindo. 

Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan Sosial dan Pendidikan: Pengantar Pedagogik 
Transformatif untuk Indonesia. Rineka Cipta. 

Wachidah, L. R., Heny S., Titik I., Anas A., and Budinuryanta Y. (2025a). Identitas Kolektif 
dalam Cerita anak Bertema Kuliner Asean: Kajian Gastronomi Sastra. Ghancaran: 
Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia 7(1):307–26. 

Wachidah, L. R., Sudikan, S. Y., Darni, and Ahmadi, A. (2025b). Makanan Sebagai 
Representasi Tradisi Sosial dan Budaya: Kajian Gastrosemiotik dalam Cerita anak 
Kuliner. Entita: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial dan Ilmu-Ilmu Sosial 
Special Edition: Renaisans 1st International Conference of Social Studies. 

Wachidah, L. R., Subandiyah, H., Indarti, T., Albaburrahim, and M. A.Alatas. 2025c. 
Social, Humanities, And Educational Studies Shes: Conference Series 8 (3). 1037 – 
1049. 

Yang, L., Li, X., & Long, C. (2024). Ritual Plants and Traditional Ecological Knowledge of 
The Hani People in The Ailao Mountains, Yunnan, China. Journal of Ethnobiology 
And Ethnomedicine, 20(1), 1–22.  


