€Y Dububiual

JURNAL STUDI HADIS

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307
P-ISSN: 2988 - 1943, E-ISSN: 2988 - 1528
DOI:-https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i2.22914

Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasiiliyyah dan Sunnah Nabawiyyah
Muhammad Syahrur

Dedi Prayoga
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
email: dediprayoga560@gmail.com

Article history: Received: December 10, 2025, Revised: December 22, 2025; Accepted December

23, 2025:, Published: December 31, 2025

Abstract
The position and authority of the Sunnah continue to be
reconstructed in response to the development of modern
hermeneutical approaches to religious texts. One of the most
influential contemporary Muslim thinkers addressing this issue
is Muhammad Syahrur, who proposes a new conceptual
framework for understanding the Sunnah through linguistic-
semantic and historical-contextual analysis. This study examines
Syahrur’s distinction between Sunnah al-Rasiliyyah and
Sunnah al-Nabawiyyah as a response to the epistemological
problem of hadith authority and the demands of modern ijtihad.
The research employs a qualitative library-based method, using
Syahrur’s major works Al-Sunnah al-Rasuliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah, Al-Kitab wa al-Qur’an, and Nahwa Usiil Jadidah li al-
Figh al-Islami as primary sources. Data are analyzed through
descriptive-analytical and hermeneutical approaches, focusing
on conceptual mapping, semantic examination, and historical
contextualization. The findings demonstrate that Syahrur
categorizes Sunnah al-Rastliyyah as a normative, universal, and
binding dimension of prophetic guidance, while Sunnah al-
Nabawiyyah is understood as historically contingent prophetic
practices that are not universally binding. This distinction
provides a methodological basis for the contextual
reinterpretation of the Sunnah and contributes significantly to

Author correspondence email: address@mail.ac.id

Available online at: http://ejournal.jainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/
Copyright (c) 2025 by El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis


https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i2.22914
mailto:address@mail.ac.id
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/
mailto:dediprayoga560@gmail.com

Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

contemporary Islamic legal epistemology by offering a more
adaptive model of understanding prophetic authority in
changing socio-historical contexts.

Keywords:
Hadith; Sunnah; Hermeneutics; Muhammad Syahrur; Islamic
Legal Theory

Abstrak

Kedudukan dan otoritas sunnah terus mengalami rekonstruksi
seiring berkembangnya pendekatan hermeneutika modern
terhadap  teks-teks keagamaan. Muhammad Syahrur
merupakan salah satu pemikir Muslim kontemporer yang
menawarkan kerangka baru dalam memahami sunnah melalui
pendekatan linguistik-semantik dan historis-kontekstual.
Penelitian ini bertujuan mengkaji distingsi antara Sunnah al-
Rastliyyah dan Sunnah al-Nabawiyyah dalam pemikiran
Syahrur sebagai respons atas problem epistemologis otoritas
hadis dan tuntutan ijtihad modern. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan sumber primer
berupa karya-karya utama Syahrur, yaitu Al-Sunnah al-
Rastliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah, Al-Kitab wa al-
Qur’an, dan Nahwa Usal Jadidah li al-Figh al-Islami. Analisis
data dilakukan melalui pendekatan deskriptif-analitis dan
hermeneutis dengan penekanan pada pemetaan konsep, analisis
semantik, dan telaah historis. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Syahrur membedakan Sunnah al-Rastliyyah sebagai
dimensi normatif, universal, dan mengikat dari bimbingan
kenabian, sedangkan Sunnah al-Nabawiyyah dipahami sebagai
praktik Nabi yang bersifat historis dan kontekstual. Distingsi ini
membuka ruang rekontekstualisasi sunnah dan memberikan
kontribusi  penting bagi epistemologi hukum Islam
kontemporer.

Kata kunci:

Hadis; Sunnah; Hermeneutika; Muhammad Syahrur; Hukum Islam

Kontemporer

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307

283



Dedi Prayoga

Pendahuluan

Pembahasan tentang kedudukan dan otoritas sunnah
mengalami penafsiran kembali sejalan dengan munculnya pendekatan
hermeneutika modern terhadap teks-teks keagamaan. Salah satu
pemikir Muslim yang memberikan kontribusi signifikan dalam bidang
ini adalah Muhammad Syahrur (1938-2019), seorang intelektual
Muslim asal Suriah yang dikenal melalui karya-karyanya yang
merekonstruksi metodologi penafsiran Al-Qur’an dan sunnah dengan
pendekatan linguistic semantik dan historis-kontekstual. Muhammad
Syahrur adalah seorang pemikir kontemporer asal Suriah yang dikenal
karena pembacaan hermeneutiknya terhadap Al-Qur'an dan
upayanya merekonstruksi posisi sunnah/hadis dalam hukum Islam
modern. Pendekatannya menekankan konteks teks, metodologi
linguistik-semantik, dan pembedaan antara aspek-aspek sunnah yang
bersifat transenden (ilahi) dan aspek-aspek yang mengikat secara
historis atau sosia. Pendekatan ini muncul sebagai respons terhadap
problem otoritas teks tradisional dan kebutuhan ijtihad baru di era
modern.!

Dalam kerangka ini, Syahrur kemudian memperkenalkan teori
pemisahan antara “Sunnah Al-Rasualiyyah” dan “Sunnah Al-
Nabawiyyah”. Sunnah Al-Rasuliyyah merujuk pada segala bentuk
bimbingan Rasul sebagai penyampai wahyu (tabligh), yang memiliki
sifat normatif dan mengikat seluruh umat Islam sepanjang zaman.
Adapun Sunnah Al-Nabawiyyah dipahami sebagai perilaku Nabi yang
lahir dari kondisi sosia-historis tertentu di masyarakat Arab abad ke-
7, sehingga perlu dikaji ulang sebelum dijadikan dasar hukum
universal?

Dalam karya Al-Sunnah al-Rasuliyyah wa as-Sunnah Al-
Nabawiyyah —Syahrur mengusulkan pembagian konseptual: Al-
Sunnah al-Rasuliyyah (Sunnah ar-Rasuliyyah) dipahami sebagai
aspek-aspek pesan profetik yang terkait dengan wahyu dan sistem
nilai Universal yang termuat dalam risalah Nabi nilai, teori batas
(hudad), dan prinsip-prinsip etika serta ibadah yang bersifat
normatif.> As-Sunnah Al-Nabawiyyah (Sunnah an-Nabawiyyah)

Muhammad Syahrur, Al-Sunnah ar-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jaldidah (Damaskus/Beirut: Dar al-Ishag; al-Ahliyya, 2012), 89.
2Muhammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasiliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah
(Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; Al-Ahliyya, 2012), 45-47.

SMuhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu'dsirah (Damaskus:
al-Ahali, 1990), 134.

284 El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

dipahami sebagai perilaku historis Nabi yang bersifat kontekstual —
tindakan, kebiasaan, atau kebijakan yang terikat kondisi sosia-sejarah
tertentu dan oleh karenanya perlu dikaji ulang dalam konteks zaman
modern sebelum dijadikan dasar hukum yang universal. Pendekataan
ini membuka ruang bagi rekontekstualisasi dan ijtihad untuk
membedakan manal yang bersifat abadi dan mana yang terikat
sejarah.4

berdasarkan latar belakang tersebut dimana konsep teori
Muhammad syahrur mengenai kedudukan sunnah yang muncul dan
menjadi landasaan pembenaran sehinga sering sekali Masyarakat
awam yang tidak faham dengan teori sunnah menganggap seluruh
sunnah itu wajib dilaksanakan maka dari itu Muhammad syahrur
mencoba menelaah mengakaji mengenai konsep dan teori sunnah
dengan pendekatan heurmenetika modern dan membagi sunnah
kepada dua jemis. Dengan begitu Penulis akan menyajikan beberapa
alternatif solusi yang dapat ditawarkan untuk mengatasi permasaahan
tersebut dengan meneliti serta mengkaji mengenai konsep Sunnah
menurut perspektif Muhammad Syahrur.

Kajian mengenai konsep sunnah dalam pemikiran Muhammad
Syahrur bukanlah menjadi kajian baru meskipun demikian
pembahasan ini berkaitan dengan peneliti peneliti sebelumnya maka
dari itu untuk menghindari pengulangan pembahasan maka
penelitian ini akan ditulis dengan struktur dan sistematis dengan
fokus utama yaitu konsep teori sunnah dalam perspektif Syahrur
dengan menggabungkan tiga karya penting Muhammad syahrur
sebagai sumber utammanya Al-Sunnah Al-Rasuliyyah Wa Al-Sunnah Al-
Nabawiyyah: Ru'yah Jadidah (2012), Al-Kitab Wa Al-Qur’an: Qira’ah
Mu'’Asirah (1990), Nahwa Usil Jadidah Li Al-Figh Al-Islami (2009).

Jurnal Sunnah menurut perspektif Muhammad Syahrur yang di
tulis oleh Nurul Hakim institut agama islam Nadhatul Ulama pada
tahun 2020. Adapun jurnal ini membahas Sunnah menurut
Muhammad Syahrur bersifat dinamis dan kontekstual, bukan statis.
Eksistensi sunnah tergantung tiga kondisi—kainunah (keberadaan),
sairirah (proses), dan sayrurah (menjadi). Sunnah dibedakan menjadi
sunnah risalah yang mengikat dan bersambung dengan Al-Qur’an,

4Muhammad Syahrur, Al-Sunnah ar-Rasuliyyah wal al-Sunnah Al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; al-Ahliyya, 2012),90-95

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 285



Dedi Prayoga

serta sunnah nubuwwah yang tidak mengikat lintas zaman. Syahrur
menekankan bahwa sunnah adalah model ijtihad Nabi dalam
merespons realitas sosia, bukan aturan baku, sehingga relevansinya
bergantung pada konteks zaman dan tempat.

Jurnal Konsep Sunnah prespektif Muhammad Syahrur yang di
tulis oleh Abdul Fatah UIN Sunan Kalijaga pada tahun 2019 adapun
jurnal tersebut menjelaskan Pemikiran Muhammad Syahrur yang
menghadirkan konsep sunnah yang orisinal sebagai metode untuk
memahami teks hadis secara lebih relevan dengan konteks
kontemporer. Syahrur menekankan pentingnya memperhatikan
realitas objektif dan aspek kekinian dalam penafsiran, sehingga makna
hadis tidak terjebak pada teks literal yang ketinggalan zaman. Dalam
konsep ini, Al-Qur'an tetap menjadi satu-satunya sumber hukum
Islam, sementara sunnah berfungsi sebagai metode untuk menerapkan
hukum dan kandungan Al-Qur’an, tanpa menetapkan halal atau
haram secara mandiri. Pemikiran ini meruntuhkan konsepsi klasik
yang stagnan dan membuka ruang ijtihad lebih luas. Meskipun ada
risiko pemaknaan radikal bila tidak diterapkan secara proporsional,
konsep sunnah Syahrur tetap menjadi pengayaan penting dalam
khazanah pengetahuan Islam.

Thesis Pemikiran As-Sunnah Kontemporer Muhammad Syahrur
(Studi Terhadap Kitab As-Sunnah Ar-Rasuliyah wa AsSunnah An-
Nabawiyyah) yang ditulis oleh Fakhrul Akmi pada tahun 2018 adapun
thesis ini membahas Pemikiran Muhammad Syahrur dalam as-Sunnah
ar-Rasuliyah wa as-Sunnah an-Nabawiyyah menekankan kritik terhadap
pemahaman klasik sunnah yang cenderung menjadikan sunnah
sebagai alat hukum yang “mengikuti” Al-Qur’an, bukan sebaiknya.
Syahrur membedakan antara as-sunnah ar-rasuliyah, yang wajib ditaati
karena berkaitan dengan hukum, akhlak, dan ibadah, serta as-sunnah
an-nabawiyyah, yang meliputi sirah, ijtihad, gaya hidup, dan
kepemimpinan Nabi, yang tidak wajib ditaati. Ia juga menolak konsep
‘adalah sahabat dan beberapa hadis suprarasional, meski sahih
menurut jumhur ulama. Pendekatan Syahrur bersifat modern,
menggunakan hermeneutika linguistik, filsafat empirisme-
rasionalisme, diaektika marxis, dan historisitas ilmiah, namun kritik
ini dianggap kurang relevan bila diterapkan untuk mengkaji konsep
sunnah klasik karena metode kontemporer tidak sejalan dengan
konteks masa lalu.

Peneliti bertujuan untuk merekontruksi ulang mengenai
pemikiran Muhammad syahrur dalam menelaah hadits menggunakan

286 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

pendekatan heurmeneutik. Yang lebih komprehensif dengan cara
menggabungkan beberapa karya Muhammad syahrur. Penelitian ini
berbeda dengan peneliti sebelumnya penelitian ini fokus kepada
penggabungan karya-karya Muhammad syahrur dalam melihat
konsep sunnah dan ini menjadi pembahasan yang berbeda dan baru
dari penelitian penelitian sebelumnya. Pendekataan ini memiliki
implikasi metodologis yang besar bagi pembaruan pemikiran Islam,
khususnya dalam bidang hukum dan ijttihad modern. Syahrur
menegaskan bahwa pembacaan ulang terhadap sunnah bukanlah
bentuk penolakan terhadap Nabi, melainkan usaha kontekstualisasi
ajaran Islam agar senantiasa relevan dengan dinamika zaman dan
tantangan peradaban kontemporer. Dengan demikian, pembaca bisa
mengetahui bahwa gagasan Syahrur menjadi upaya penting dalam
menjembatani ketegangan antara tradisi dan modernitas, serta antara
teks dan realitas dalam wacana epistemologi Islam.5

Metode Penelitian

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research), yakni melalui penelusuran
dan analisis terhadap berbagai sumber tertulis yang relevan dengan
pemikiran Muhammad Syahrur, khususnya yang berkaitan dengan
konsep Sunnah al-Rasuliyyah dan Sunnah al-Nabawiyyah. Pendekatan ini
dipilih karena penelitian berfokus pada analisis konseptual dan
interpretatif terhadap teks-teks hadis serta karya-karya Syahrur, tanpa
melibatkan data lapangan. Data primer dalam penelitian ini berasal
dari karya-karya autentik Muhammad Syahrur, terutama:Al-Sunnah
Al-Rasuliyyah Wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah: Ru'yah Jadidah (2012), Al-
Kitab Wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu'Asirah (1990), Nahwa Usul Jadidah Li Al-
Figh Al-Islami (2009). Sumber sekunder berupa karya ilmiah lain
seperti artikel jurnal, tesis, dan buku yang mengkaji pemikiran
Syahrur maupun wacana rekonstruksi Sunnah dalam konteks
modern.

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui
studi literatur terhadap berbagai sumber akademik yang memiliki
keterkaitan dengan fokus kajian. Analisis data dilakukan dengan

5 Muhammad Syahrur, Al-Sunnah al-Rasuliyyah wal al-Sunnah al-Nabawiyyah
(Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; al-Ahliyya, 2012),95-98

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 287



Dedi Prayoga

menggunakan pendekatan deskriptif-analitis dan hermeneutis, yaitu
menggambarkan secara sistematis gagasan Syahrur kemudian
menganalisis maknanya dalam konteks epistemologi hukum Islam
modern. adapun Langkah-langkah dalam menganalisis yaitu:
Inventarisasi kata-kata kunci dalam karya Syahrur terkait pemisahan
antara Sunnah al-Rastliyyah (dimensi universal-transendenta) dan
Sunnah al-Nabawiyyah (dimensi historis-kontekstual), kemudian
menganalisis semantik dan konteks historis untuk memahami dasar
linguistik dan rasionalitas Syahrur dalam menafsirkan teks; Sintesis
kritis, yaitu menilai implikasi pemikiran Syahrur terhadap paradigma
hukum Islam kontemporer serta relevansinya terhadap praktik ijtihad
modern.

Hasil dan Diskusi
Hermeneutika Sunnah dalam Kitab Al-Sunnah Al-Nabawiyyah Wa
Al Sunnah Ar- Rasuliyyah

Karya ini merupakan salah satu hasil pemikiran Muhammad
Syahrur yang paling fenomenal. Dalam karya setebal 230 halaman, ia
menuangkan gagasannya mengenali konsep sunnah secara sistematis
dan komprehensif. Pemikiran Syahrur tentang sunnah sebenarnya
telah disinggung dalam beberapa karya sebelumnya, antara lain Al-
Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu’Asirah serta Nahwa Usiil Jadidah li al-Figh
al-Islami: Figh al-Mar’ah. Kedua karya tersebut telah memuat kerangka
alwa gagasannya mengenali konsep sunnah, Namun dalam kitab ini
Syahrur berupaya untuk mengelaborasi secara khusus dan mendalam
tema tersebut dalam satu karya tersendiri.

Latar belakang penulisan kitab ini berangkat dari kegelisahan
intelektual Syahrur terhadap fenomena yang muncul pasca peristiwa
11 September 2001, ketika banyak karya terbit dengan membawa
jargon “Islam moderat.” Menurutnya, sebagian besar penulis buku-
buku tersebut kurang memiliki ketelitian metodologis karena
mencampuradukkan antara ayat-ayat jihad dengan ayat-ayat perang.
Selain itu, mereka juga tidak membedakan antara ayat-ayat yang
memiliki konteks historis pada masa Rasulullah dengan ayat-ayat
yang bersifat normatif dan berkaitan dengan hukum. Kesalahan
tersebut, menurut Syahrur, sering kali mengarah pada pemahaman
yang keliru terhadap konsep nasakh (penghapusan hukum) dalam Al-
Qur’an. Ada pula yang cenderung memahaminya sebagai bentuk
penutupan pintu ijtihad, sehingga sering terjadi ketimpangan dalam

288 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

penetapan hukum yang terkadang tidak sesuai dengan realitas masa
kini. Agaknya hal ini masih terjadi hinggal hari ini.t

Syahrur kemudian merumuskan ulang konsep sunnah dengan
menggunakan pendekatan kontemporer. Karya ini disusun untuk
menjelaskan dua tema utama, yakni kedudukan Nabi Muhammad
SAW. sebagai Nabi dan sebagai Rasul. Dengan landasan tersebut,
struktur pembahasan dalam kitab ini dibagi menjadi empat bab utama
yang menguraikan kedua aspek tersebut secara sistematis.

Kitab al-Sunnah al-Rasiliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah:
Ru'yah Jadidah disusun secara sistematis ke dalam beberapa bab yang
saling berkaitan. Pada bagian awal, Muhammad Syahrur
menguraikan konsep dasar kritik hadis dalam kerangka turath
(warisan intelektual Islam), sekaligus menetapkan batasan-batasan
epistemologis dalam memahami konsep-konsep teologis seperti ‘ismah
(kemaksuman), mukjizat, alam gaib, dan syafaat; dalam konteks ini ia
juga melancarkan kritik tajam terhadap pandangan Imam al-Syafi‘i,
khususnya terkait pemahaman tentang konsep sunnah serta prinsip
keadilan para sahabat Nabi yang menurutnya kerap diterima secara
tidak kritis. Selanjutnya, Syahrur memperkenalkan pendekatan
pembacaan kontemporer terhadap sunnah sebagai alternatif atas
pemahaman klasik yang telah mapan, dengan menegaskan bahwa
sunnah harus dipahami secara selaras dengan prinsip-prinsip Al-
Qur’an; pada bagian ini ia mengajukan pembedaan mendasar atas tiga
peran Nabi Muhammad SAW., yakni sebagai manusia biasa, sebagai
Nabi, dan sebagai Rasul, yang masing-masing membawa implikasi
hukum dan otoritas keagamaan yang berbeda. Pembahasan kemudian
diarahkan pada konsep sunnah rasiliyyah yang dikaitkan dengan
simbol-simbol keagamaan (syi‘ar), sistem nilai, serta batasan-batasan
normatif dalam kehidupan beragama, sebelum akhirnya diakhiri
dengan penjelasan mengenai konsep sunnah nabawiyyah yang
berhubungan dengan kisah-kisah kehidupan Nabi Muhammad SAW.,
termasuk analisis terhadap penggunaan redaksi “ya ayyuha al-nabiyy”
beserta contoh-contoh aplikatifnya, dengan tetap memperhatikan tiga

®Muhammad Syahrur, al-Sunnah al-Rasiiliyyah wal al-Sunnah al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (Beirut: Dar al-Saqi, 2012), 9.

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 289



Dedi Prayoga

kedudukan utama Nabi sebagaimana dirumuskan Syahrur dalam
kerangka pemikirannya.”

Konsep Teori Sunnah Menurut Syahrur

Syahrur memebedakan antara sunnah dengan hadits walaupun
keduanya memilki konsep yang sama hal ini tertera dalam kitabnya
Muhammad syahrur al-Sunnah al-Rasuliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah 8 Menurut pandangan mayoritas ulama hadis, hadis atau
sunnah mencakup seluruh informasi yang berkaitan dengan Nabi
Muhammad SAW, baik yang menyangkut sifat-sifat beliau maupun
keadaan personal dan perilaku beliau dalam berbagai konteks.? Secara
etimologis, kata sunnah berasal dari akar kata sanna, yang berarti
“jalan” atau “cara”, baik dalam konteks yang baik maupun buruk.
Sedangkan secara terminologis, Ajjaj al-Khatib mendefinisikan sunnah
sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad
SAW., mencakup perkataan, perbuatan, ketetapan, sifat, maupun
riwayat kehidupannya (sirah), baik yang terjadi sebelum maupun
sesudah masa kenabian. Dengan demikian, sunnah mencakup seluruh
bentuk ajaran, perintah, larangan, dan anjuran Rasulullah SAW. yang
termanifestasi dalam ucapan maupun perbuatannya.

Muhammad Syahrur memulai pemikirannya dengan
mengkritik cara umat Islam memahami agama melalui hadis dan
riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW.
Menurutnya, gambaran agama yang muncul dari hadis-hadis tersebut
sering kali tidak sejalan dengan ajaran agama yang disampaikan Rasul
melalui Al-tanzil Al-hakim (wahyu ilahi). Karena itu, pemahaman
agama perlu dikembaikan kepada sumber utamanya, yaitu Al-Qur’an.
Sebab, dalam tradisi hadis terdapat banyak perbedaan, baik antara
hadis dengan Al-Qur'an maupun antarhadis itu sendiri. Syahrur
melihat bahwa riwayat-riwayat hadis menampilkan dua gambaran
yang berbeda tentang Nabi. Citra pertama menggambarkan beliau
sebagai manusia pilihan Allah yang memiliki kesempurnaan moral

Tbid.

8Muhammad Syahrar, al-Sunnah al-Rasuliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (Damaskus: Dar al-Ahali, 2012), 47-55.

9Abdul Haris, Usul al-Hadits: Teori Dasar Studi Hadis Nabi Muhammad SAW,
vol. II (Yogyakarta: Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, UIN Sunan Kalijaga,
2023), 5.

10 Muhammad ‘Ajjaj al-Khathib, Ushul al-Hadits: ‘Ulumuhu wal Mushtalahuhu
(Beirut: Dar al-Fikr, 2006), 13-14.

290 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

dan spiritual serta mendapat bimbingan wahyu secara sempurna.
Namun, citra kedua yang muncul dari sebagian hadis justru
menampilkan Nabi secara negative seolah beliau keras, mudah marah,
atau memiliki dorongan jasmani yang berlebihan. Menurut Syahrur,
gambaran seperti ini telah merusak citra Nabi yang sejati.!!

Teori Syahrur menegaskan bahwa tidak semua sunnah
memiliki tingkat otoritas yang sama. Sunnah Al-Rasuliyyah adalah
sunnah yang terkait langsung dengan penjelasan Rasul terhadap
wahyu, khususnya mengenali ibadah mahdhah, batas-batas hukum,
dan nilai fundamental yang diturunkan Allah. Sunnah ini bersifat
mengikat, universal, dan tidak berubah. Contohnya mencakup
penetapan tata cara dasar shalat, kewajiban zakat, prinsip puasa
Ramadan, serta aturan umum dalam perkawinan dan transaksi. Selain
itu, Sunnah al Rasaliyyah juga mencakup batas hukuman pidana dan
prinsip etika yang terdapat dalam Qur’an Sementara itu, Sunnah al-
Nabawiyyah adalah tindakan Nabi sebagai manusia biasa. la mencakup
perilaku Nabi dalam makan, berpakaian, tata kota, strategi perang,
diplomasi, dan

Kebiasaan sosial masyarakat Arab. Sunnah ini tidak bersifat
mengikat secara hukum, tetapi menjadi keteladanan moral yang bisa
diikuti bila relevan dengan konteks!2

Selain itu, Syahrur juga menolak pandangan yang menyatakan
bahwa Nabi mengetahui hal-hal gaib dan masa depan. Menurutnya,
klaim semacam ini harus diuji dengan Al-Qur’an agar dapat diketahui
kebenarannya. Akibatnya, muncul berbagai pandangan yang tidak
logis tentang Nabi, bahkan melahirkan keyakinan yang bersifat
khayalan. Salah satu bentuk pandangan semacam itu adalah konsep
‘ismah al-dhikriyah (kemaksuman dalam pikiran), yang meyakini
bahwa Nabi sepenuhnya terlindung dari gangguan setan, bahkan
hatinya dibersihkan secara fisik dalam peristiwa pembedahan dada
oleh malalikat Jibril. Bagi Syahrur, kisah tersebut harus dipahami

"UMuhammad Syahrur, al-Sunnah al-Rasiliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (Damaskus: Dar al-Ahali, 2012), 45-47

2Muhammad Shahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu‘asirah (Damaskus:
Al-Ahali, 1990), 134-140

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 291



Dedi Prayoga

secara simbolik, bukan harfiah, agar tidak bertentangan dengan nalar
dan semangat rasionalitas Al-Qur’an.’3

Menurut Syahrur, dalam Al-Qur’an terdapat empat istilah
penting yang membentuk konsep ketaatan (al-ta‘ah), yaitu al-ittiba’, al-
qudwah, al-sunnah, dan al-uswah. Dengan merujuk kepada Lisan al-"Arab
dan Mu'jalm Maqayis al-Lughah, ia menjelaskan bahwa kata sunnah
berasal dari akar kata sanna yang bermakna “mengalir dengan
mudah.” Makna ini sejalan dengan istilah ma'un masniin yang berarti
yajri bisuhiilah (mengalir dengan mudah). Selain itu, sunnah juga berarti
jalan, metode, cara, atau contoh (al-tarigah wa al-mithal). Ungkapan
istaqamal al-rajulu ‘ala sananin wahid berarti seseorang berjalan di atas
satu jalan atau pola tertentu. Demikian pula pernyataan bana al-qawmu
buyitahum ‘ald  sunnan wahid bermakna bahwa suatu kaum
membangun rumah-rumah mereka berdasarkan satu metode atau
contoh yang sama.l4

Tiga Kondisi Eksistensi Dalam Pemikiran Syahrur (Kainunah,
Sairurah, Sayrurah)

Al-Qur'an dalam kerangka epistemologis Muhammad
Syahrur, dipahami melalui tiga kondisi eksistensial yang saling
berkaitan, yaitu kainiinah, sairirah, dan sayriirah, yang secara
keseluruhan membentuk konsep al-Tanzil al-Hakim. Kainiinah merujuk
pada kondisi keberadaan absolut Al-Qur’an yang hanya diketahui
oleh Allah dan berada di Lauh al-Mahfiiz sebagai al-Kitab al-Makniin,
yakni entitas ilahi yang sempurna, tertutup, dan tidak terjangkau oleh
pemahaman manusia karena belum terikat oleh ruang, waktu, bahasa,
maupun struktur sintaksis. Pada tahap ini, Al-Qur’an sepenuhnya
berada dalam ranah ilmu Allah, sehingga tidak satu pun penafsiran
manusia dapat mengklaim kebenaran absolut, sebab manusia tidak
pernah berinteraksi langsung dengan Al-Qur'an dalam kondisi
kainunah. Tahap berikutnya adalah sairiirah, yakni fase “menjadi”,
ketika wahyu mengalami proses tanzil dan bergerak dari dimensi
metafisik menuju bentuk linguistik yang dapat diakses manusia.
Dalam fase ini, makna ilahi yang absolut diproyeksikan ke dalam
struktur bahasa manusia dan mewujud sebagai al-Qur’an al-Munazzal
yang tersusun atas ayat-ayat muhkamat dan mutasyabihat, sehingga

BMuhammad Syahrur, al-Sunnah al-Rasiliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (Beirut: Dar al-Saqj, 2012),29-30

M. Anshori, “Sunnah dan Kedudukan Muhammad dalam Pandangan
Muhammad Syahrur,” Jurnall llmialh Ilmu Ushuluddin 17, no. 2 (2024): 103.
292 El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

sairirah dapat dipahami sebagai peralihan epistemologis dari makna
ilahi yang mutlak menuju makna yang terbuka bagi pemahaman
manusia. Selanjutnya, sayrirah merupakan tahap aktualisasi makna,
yaitu ketika Al-Qur’an ditafsirkan dan diterapkan dalam konteks
sejarah, budaya, sains, serta dinamika masyarakat, yang
menjadikannya bersifat plural, evolutif, dan tidak pernah final. Dalam
kerangka ini, seluruh produk tafsir—baik klasik, modern, maupun
kontemporer —dipahami sebagai ekspresi pembacaan manusia
terhadap wahyu, bukan representasi final dari Islam itu sendiri.
Dengan demikian, melalui konsep al-Tanzil al-Hakim, Syahrur
menegaskan bahwa Al-Qur’an bukan sekadar teks statis, melainkan
proses eksistensial yang mencakup keberadaan absolut, proses
penurunan, dan proses pemaknaan, sekaligus menolak pandangan
yang memutlakkan tafsir tertentu, karena kemutlakan hanya melekat
pada kainiinah, sementara sayriirah senantiasa terbuka bagi pembaruan
pemahaman hukum dan etika Islam.15

Kerangka epistemologis tersebut memiliki implikasi langsung
terhadap cara memahami relasi antara wahyu, sunnah, dan praktik
ketaatan, khususnya melalui konsep-konsep kunci seperti al-ittiba’, al-
qudwah, dan al-uswah. Secara leksikal, sebagaimana dijelaskan dalam
Mu'jam al-Magqayis, istilah al-ittiba” bermakna mengikuti tanpa
penyimpangan dari arah atau pokok yang diikuti, dan makna ini dapat
digunakan baik dalam konteks positif maupun negatif. Dalam konteks
positif, al-ittiba’ merujuk pada ketaatan terhadap ajaran para Nabi dan
petunjuk para Rasul, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ali ‘Imran
[3]: 31 yang mengaitkan cinta kepada Allah dengan ketaatan kepada
Rasul-Nya. Ayat tersebut menunjukkan bahwa al-ittiba” merupakan
ekspresi ketaatan yang meniscayakan keselarasan antara iman, cinta
ilahi, dan kepatuhan terhadap wahyu. Namun demikian, Al-Qur’an
juga menggunakan istilah ini dalam konteks negatif, misalnya ketika
seseorang mengikuti tradisi nenek moyang tanpa disertai nalar kritis.
Oleh karena itu, al-ittiba’ pada dasarnya bersifat netral dan tidak selalu
identik dengan al-sunnah al-hasanah, melainkan sangat ditentukan oleh
objek yang diikuti dan arah ketaatan itu sendiri, sebagaimana juga

15 Ibid. 76-84.

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 293



Dedi Prayoga

ditegaskan oleh Syahrur dalam al-Sunnah al-Rasuliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah: Ru’yah Jadidah.16

Sejalan dengan itu, istilah al-qudwah dalam Mu’jam al-Magqayis
bermakna mengadopsi, menyesuaikan diri, atau menyamakan dengan
yang lain, yang menunjuk pada tindakan meneladani seseorang dalam
aspek  keyakinan, ucapan, maupun perilaku. Al-Qur'an
menggambarkan al-qudwah dalam bentuk positif melalui QS. al-An’am
[6]: 90, yakni meneladani para Nabi yang telah memperoleh petunjuk
Allah, dan dalam bentuk negatif melalui QS. al-Zukhruf [43]: 23, ketika
manusia mengikuti jejak leluhur secara tidak kritis. Dengan demikian,
al-qudwah mencakup dimensi peneladanan yang luas, baik dalam
ranah akidah, metode berpikir, maupun praktik kehidupan, dan
nilainya sangat bergantung pada figur yang dijadikan rujukan serta
konteks sosial-historisnya. Adapun istilah al-uswah, yang secara
etimologis berasal dari kata al-usw dengan makna mengobati dan
memperbaiki, menunjukkan bentuk keteladanan yang lebih normatif
dan konstruktif, yakni ketika seseorang menjadi contoh bagi orang lain
dalam proses perbaikan diri dan pencapaian kebaikan. Dalam
pengertian ini, al-uswah merepresentasikan dimensi teladan yang tidak
hanya bersifat imitasi formal, tetapi juga berorientasi pada
transformasi moral dan pembinaan etis, sehingga menjadi puncak dari
relasi ketaatan dan keteladanan dalam kerangka pemahaman wahyu
yang dinamis dan kontekstual.

Istilah al-uswah disebutkan sebanyak tiga kali dalam Al-Qur’an,
yakni dalam QS. Al-Mumtahanah [60]: 4 dan 6 serta QS. Al-Ahzab [33]:
21, yang seluruhnya menegaskan konsep keteladanan normatif dalam
kehidupan beriman. Pada QS. Al-Mumtahanah [60]: 4, al-uswah al-
hasanah dilekatkan pada Nabi Ibrahim dan para pengikutnya sebagai
teladan dalam keteguhan tauhid dan konsistensi sikap keimanan,
terutama dalam menjaga prinsip akidah. Penegasan tersebut
diperkuat kembali dalam QS. Al-Mumtahanah [60]: 6 dengan
menekankan bahwa keteladanan itu relevan bagi orang-orang yang
mengharapkan Allah dan hari akhir. Sementara itu, QS. Al-Ahzab [33]:
21 secara eksplisit menempatkan Rasulullah # sebagai uswah hasanah
yang paripurna bagi kaum beriman, dengan kriteria keteladanan yang
berorientasi pada harapan akan rahmat Allah, keyakinan eskatologis,
dan intensitas kesadaran spiritual.

16 Syahrur, Nahwa Usiil Jadidah li al-Figh al-Islami, 132-139.

294 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

Berdasarkan ayat-ayat tersebut, Al-Uswah bermakna
keteladanan yang berfungsi memperbaiki dan menyempurnakan diri.
Seseorang yang menjadikan uswah sebagai acuan berarti berupaya
mengikuti perilaku, ucapan, serta jalan hidup figur yang dijadikan
panutan. Dalam konteks ini, Nabi Muhammad merupakan wuswah
dalam dimensi personal- Spiritual, sedangkan Nabi Ibrahim menjadi
uswah dalam konteks sosial dan kehidupan bermasyarakat. Al-Uswah
dengan demikian, mengandung makna meneladani seseorang dalam
kebaikan yang bersifat konstruktif. Keteladanan itu tidak hanya dalam
tindakan moral, tetapi juga mencakup aspek kepribadian dan prinsip
hidup yang dapat memperbaiki diri. Uswah hasanah Rasulullah SAW
menjadi cerminan dari teladan Nabi Ibrahim AS terhadap kaumnya,
terutama dalam hal keimanan, akhlak mulia, dan nilai-nilai
keagamaan.?”

Syahrur, dalam kerangka pemikirannya, membedakan posisi
Rasulullah # ke dalam dua magam yang memiliki implikasi normatif
berbeda. Pada satu sisi, Rasulullah berada dalam magam kerasulan,
yakni ketika beliau berfungsi sebagai penyampai risalah dan
pembimbing spiritual yang keteladanannya bersifat persuasif tanpa
unsur paksaan. Pada sisi lain, Rasulullah juga berada dalam magam
kenabian, yaitu ketika beliau menjalankan peran sosial-politik sebagai
pemimpin komunitas dan kepala negara, termasuk sebagai pemimpin
militer, sehingga tindakan dan kebijakannya pada konteks tertentu
dapat mengandung unsur otoritas dan paksaan yang bersifat historis
dan kontekstual.’® Oleh sebab itu, Al-Uswah dipandang Syahrur
sebagai terminologi yang paling relevan dengan konsep Al-Sunnah
konteks kekinian. Ia menilai bahwa Al-Uswah menggambarkan bentuk
ketaatan kepada Rasul yang bersifat rasional dan aplikatif. Dari sini,
Syahrur melakukan kritik terhadap definisi sunnah klasik yang
dianggap tidak sepenuhnya sesuai dengan semangat Al-Qur’an.

Menurut Syahrur, hukum-hukum yang terkandung dalam
Umm al-Kitab (Al-Qur’an) bersumber langsung dari Allah SWT, yang
mencakup aspek hudiid, ibadah, dan akhlak (QS. Al-Ra‘d [13]: 39).
Berdasarkan pandangan ini, Umm al-Kitab tidak bersifat gadim (azali),

7Muhammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jaldidah (Beirut: Dar al-Saqi, 2012), 91
18 Ibid. 92

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 295



Dedi Prayoga

tetapi merupakan kitab Allah yang menjadi dasar hukum risalah.
Maka dari itu, Syahrur merekonstruksi pengertian sunnah agar tidak
disamakan dengan segala perkataan, perbuatan, atau ketetapan Nabi
semata.!®

Selanjutnya, Syahrur mengemukakan bahwa secara etimologis
istilah sunnah berasal dari kata sanna yang mengandung makna
“memudahkan” dan “mengalir”. Berangkat dari pengertian ini, ia
menegaskan bahwa sunnah seharusnya dipahami sebagai cara atau
mekanisme praktis dalam menerapkan hukum-hukum Al-Qur’an
secara fleksibel dan aplikatif, tanpa melampaui batas-batas yang telah
ditetapkan Allah (hudad). Dalam praktiknya, Nabi Muhammad saw.
menyesuaikan pelaksanaan hukum dengan kondisi objektif
masyarakat pada masanya. Oleh sebab itu, sunnah tidak bersifat
absolut dan tidak selalu harus diterapkan secara tekstual di setiap
ruang dan waktu. Dengan demikian, dalam pandangan Syahrur,
sunnah merupakan hasil ijtihad Rasul dalam mengaktualisasikan
ketentuan ilahi sesuai dengan konteks sosial dan historis yang
dihadapi. Prinsip ini sekaligus membuka peluang bagi umat Islam
untuk merumuskan bentuk-bentuk sunnah yang kontekstual pada
masa kini, selama tetap berada dalam koridor hudiad Allah dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.20

Sunnah Al-Rasuliyyah
Secara terminologi, as-sunnah menurut Syahrur adalah:

A Bk e o 08y iy S BT S g i (o B
SR Y ey Y Y ol B G 500 (g 3T 5yl
“As-Sunnah adalah metode penerapan hukum kandungan Al-
Qur’an (oleh Nabi) dengan wajar tanpa keluar dari batasan
yang telah ditetapkan oleh Allah dalam perkara hudiad atau
membuat batasan yang bersifat kultural dan temporal dalam

perkara lain di luar (hukum) dengan mempertimbangkan
realitas.?!

YMuhammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (Beirut: Dar al-Saqi, 2012), 92

20Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu’Asirah (Damaskus:
al-Ahali li at-Tauzt’, 1990), 549.

2IMuhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu’Asirah (Damaskus:
al-Ahali li at-Tauz1’,1990), 550

296 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

Sunnah yang dimaksud ini adalah risalah Muhammad SAW.
yang tertulis sebagai wahyu pada hatinya yang terkumpul dalam ilmu
al-Kitab. Selain itu, sunnah tersebut juga, dalam pandangan Syahrur,
meliputi dimensi ajaran Islam yang luas, mencakup syiar keagamaan,
teori al-hudad, serta prinsip amar ma'ruf nahi munkar. Ia
menempatkan sunnah sebagai manifestasi nilai Al-uswah, Al-ta‘ah, Al-
qudwah, dan Al-ittiba’, yang berakar pada Ketaatan terhadap ajaran
ilahi sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an. Syahrur membedakan
dua bentuk ketaatan: ketaatan bersambung yang bersifat absolut dan
berlaku permanen dalam hal ibadah dan larangan syariat serta
ketaatan terputus yang bersifat kontekstual. Sebagai ilustrasi, ia
menafsirkan QS. Al-Nar [24]: 31 tentang jilbab sebagai penetapan
batas minimal (Al-hadd al-adna) dan maksimal (Al-hadd al-a’la) aurat
perempuan. Pelanggaran terhadap batas minimal ini, Menurutnya,
termasuk bentuk penyimpangan dari ketaatan wajib..22

Adapun sunnah yang mencakup nabi sebagai seorang
pemimpin berlaku terhadap sunnah yang sifatnya temporal, hanya
berlaku pada masa hidup Rasul saja. Ketika Rasul wafat, ketaatan itu
tidak wajib lagi. Sunnah dalam kategori ini dipandang hanya sebagai
ijtihad praktis dalam kehidupannya sebagai manusia, yang mungkin
ada kesalahannya. Misanya, terdapat dalam sunnah yang
mengandung muatan nilai moral kemasyarakatan, nilai yang bersifat
lokal-temporal, dan ketetapan Rasul dalam kehidupannya sebagai
kepala negara maupun kepala keluarga.?

B U 3 (e s o6 o Blaadly Bt a g axz s B0 A2
A g, 2wy Tarleyd T 33 ng 0T 3 gy LS 39 3] 3L

w253

“Sunnah al-Rasuliyyah menurut Muhammad Syahrur adalah
seluruh tindakan dan implementasi yang dilakukan Nabi #
dalam kapasitasnya sebagai pembawa risalah, yaitu
pelaksanaan  batas-batas dan  hukum-hukum  Allah

22 1bid. 551
2 Ibid. 552

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 297



Dedi Prayoga

sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an. Sunnah ini

merupakan bentuk konkret dan normatif dari ketentuan

syariat ilahi yang diturunkan kepadanya.”2*

Sunnah Al-Rasuliyyah dipahami sebagai seluruh tindakan
Nabi yang berhubungan secara langsung dengan pelaksanaan risalah,
yaitu penerapan instruksi-instruksi syariat yang termaktub dalam Al-
Qur’an. Dalam kerangka pemikiran Syahrur, kategori ini merupakan
bentuk “implementasi normatif” dari ketetapan-ketetapan Ilahi
sebagaimana diaktualisasikan melalui praktik Nabi.?>

Menurut = Syahrur, Sunnah al-Rasaliyyah = memiliki
karakteristik normatif yang khas. Ketentuan risalah bersifat mengikat
bagi seluruh umat Islam sepanjang zaman karena berhubungan
langsung dengan hukum Ilahi yang tidak dapat dibatalkan atau
diubah oleh otoritas manusia mana pun. Otoritas normatif risalah
tersebut bersumber secara murni dari Al-Qur’an, sementara tindakan
Nabi berfungsi sebagai model aplikatif yang merepresentasikan
bentuk minimal pelaksanaan hukum, sebagaimana terlihat dalam
praktik dasar ibadah seperti salat, puasa, dan zakat, serta dalam
ketentuan sosial-hukum seperti pernikahan, waris, dan batasan
pidana (hudad). Dengan demikian, risalah memiliki karakter
universal yang melampaui batasan ruang dan waktu, sebab
landasannya berada pada teks Al-Qur’an yang bersifat tetap dan tidak
mengalami perubahan historis. Dalam kerangka ini, risalah beroperasi
dalam koridor batasan normatif tertentu, sejalan dengan teori batas
hukum (nazariyyat al-hudad) yang dikembangkan Syahrur, yang
menegaskan bahwa ketentuan syariat bersifat lentur dalam rentang
batas hukum yang telah ditetapkan, bukan berupa satu titik aturan
tunggal.2

Contohnya, kewajiban salat berlandaskan nash Al-Qur’an,
Sementara Nabi hanya menunjukkan bentuk praktik minimanya.
Demikian pula, hukum waris memiliki batas-batas pasti dalam Al-
Qur’an, dan larangan riba ditetapkan oleh teks Qur’ani, sedangkan
tindakan Nabi lebih merupakan contoh aplikatif dari ketentuan

2 Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu ‘asirah (Beirut: Dar
al-Ahali, 1990), 567-575.

%5 Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu'asirah (Beirut: Dar
al-Ahali, 1990), 112-120

26 Muhammad Syahrur, Nahwa Usil Jadidah li al-Figh al-Islami (Beirut: Dar al-
Ahali, 1994), 85-110.

298 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

tersebut. Sunnah Al-Rasuliyyah, dalam pandangan Syahrur, adalah
otoritatif dan wajib karena terkait langsung dengan aspek kerasulan.

Sunnah An-Nabawiyyah

Sunnah dalam kerangka ini, dipahami sebagai kisah-kisah
Nabi Muhammad SAW. yang secara eksplisit direkam dalam Al-
Qur’an. Kisah-kisah tersebut merupakan bagian integral dari narasi
Qur’ani sehingga wajib diimani oleh setiap Muslim. Sebaiknya,
rekonstruksi sejarah kehidupan Nabi yang tertuang dalam karya-
karya Al-Sirah al-Nabawiyyah dikategorikan sebagai produk
historiografi, sehingga tidak memiliki status teologis yang
mengharuskan keimanan terhadapnya. Sunnah dalam pengertian ini
juga mencakup bentuk-bentuk ijtthad Nabi yang diriwayatkan oleh
hadis-hadis sahih dalam literatur hadith dan sirah. Namun, seluruh
ijtihad tersebut harus selaras dengan prinsip-prinsip dasar Al-Qur’an
dan tidak boleh bertentangan dengan substansi wahyu. Contoh
penerapannnya tampak dalam kebijakan kenabian terkait strategi
militer, regulasi sosial, penetapan hukum, serta implementasi prinsip
amar ma’ruf nahi munkar.?

Menurut Syahrar, As-Sunnah an-Nabawiyyah merupakan jenis
sunnah yang tidak berimplikasi pada tuntutan ketaatan, melainkan
hanya bersifat kepercayaan. Hal ini karena cakupan sunnah tersebut
terbatas pada kabar-kabar mengenali hal gaib, termasuk riwayat
isra’iliyyat, serta informasi yang bersifat khusus bagi Nabi. Adapun
ciri utama sunnah dalam kategori ini antara lain adalah ayat-ayat Al-
Qur’an yang diawai dengan seruan (ya ayyuhal-Nabiyy).

Sebagaimana ditegaskan Syahrir:

s aad 2 K00 400 88l 065 s U s 00 )
“As-Sunnah an-Nabawiyyah adalah apa yang dilakukan, dikatakan,

dan ditetapkan oleh Nabi. Semulal hal itu bukanlah termasuk
wahyu.”?

2 Muhammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah:
Ru’yah Jadidah (2012)

28 Muhammad Syahrur, Nahwa Usil Jadidah li al-Figh al-Islami: Figh al-Mar’ah
(Damaskus: al-Ahali li at-Tauzi’, 2000), 62.

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 299



Dedi Prayoga

Menurut Syahrur, kategori sunnah ini tidak menuntut bentuk
ketaatan yang bersifat wajib, melainkan cukup diyakini sebagai bagian
dari otoritas kenabian. Hal tersebut disebabkan karena Al-Sunnah Al-
Nabawiyyah tidak termasuk wahyu dan tidak memiliki karakter
kemutlakan. Konsekuensinya, ketentuan-ketentuan yang di dalamnya
tidak harus diterapkan pada Setiap ruang dan waktu. Secara
substantif, sunnah ini dipahami sebagai hasil ijtihad Nabi dalam
penerapan hukum yang tetap berada dalam batas-batas yang
ditetapkan Al-Qur’an, serta bersifat kontekstual dan temporal.
(Muhammad Syahrar, Nahwa al-Usil al-Jadidah fi al-Figh al-Islami; Figh
al-Mar’ah).

Implementasi Sunnah dalam Perspektif Syahrur

Sebagaimana telah dijelaskan pada bagian sebelumnya,
sunnah menurut Syahrur tidak seluruhnya diposisikan sebagai wahyu
yang diterima oleh Nabi SAW. la menawarkan klasifikasi yang
berbeda secara mendasar dari pandangan jumhur ulama klasik, yaitu
dengan membagi sunnah ke dalam dua kategori: Al-Sunnah al-
Rasuliyyah dan Al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kedua kategori ini memiliki
karakteristik, fungsi, dan ruang lingkup kajian yang tidak sama.
Formulasi Syahrur tersebut membuka paradigma baru dalam
memahami sunnah. Menurutnya, sunnah tidak cukup dipahami dari
sisi definisi normatif, tetapi harus dianalisis melalui pendekatan
metodologis yang lebih komprehensif. Pada titik ini, kontribusi
Syahrur
Sangat terlihat, yaitu ketika ia menafsirkan sunnah melalui
pendekatan hermeneutis yang menekankan aspek metodologis
daripada sekedar pembacaan tekstual.

Syahrur menempatkan hermeneutika setara dengan ta'wil,
bahkan ia menegaskan bahwa interpretasi ulang terhadap hadis atau
sunnah Nabi merupakan bentuk ta“wil. Namun, yang dimaksud ta’wil
di sini adalah pendekatan hermeneutik. Dalam praktiknya, Syahrur
menggunakan metode linguistik yang dikembangkan oleh Abu “Ali al-
Farisi, sebagaimana direpresentasikan oleh Ibn Jinni dan ‘Abd al-
Qahir al-Jurjani, lalu memperkaya pendekatan ini dengan elemen-
elemen hermeneutika linguistik..2

Konsep sunnah dengan demikian, yang ia bangun berfokus
pada dimensi esensia dan prinsip-prinsip substantif, bukan semata-

» L. Anwar, “Hermeneutika Hadis Muhammad Syahrur,” Tajdid: Jurnal llmu
Ushuluddin 20, no. 2 (2023): 120.
300 El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

mata pada bentuk literalnya. Contoh-contoh penerapan sunnah
menurut Syahrur dapat dilihat dalam beberapa aspek praktis berikut:
Sunnah mengenai siwak
“Stwak adalah pembersih mulut dan mendatangkan keridaan
Tuhan.”

Siwak pada hakikatnya merupakan upaya menjaga kebersihan
mulut dan gigi. Pada masa Nabi Muhammad SAW, praktik tersebut
dijalankan sebagai upaya menjaga kebersihan dan kesehatan mulut
dengan memanfaatkan kayu ardk yang lazim digunakan oleh
masyarakat Arab ketika itu. Menurut Muhammad Syahrur,
pemaknaan terhadap sunnah semacam ini seharusnya dilakukan
secara kontekstual, dengan menitikberatkan pada esensi ajarannya,
bukan semata-mata pada bentuk teknis yang terikat oleh kondisi
historis tertentu.

Dengan demikian, yang menjadi inti dari sunnah siwak
bukanlah penggunaan kayu arak secara literal, melainkan nilai yang
dikandungnya, yaitu menjaga kebersihan mulut. Dalam konteks
modern, nilai tersebut dapat direalisasikan melalui penggunaan sikat
dan pasta gigi, sehingga esensi sunnah tetap terpelihara meskipun
media yang digunakan berbeda. Dengan kata lain, praktik sikat gigi
merupakan bentuk penerapan substansi dari sunnah siwak, karena
yang diteladani adalah tujuannya, bukan sekedar meniru alat yang
digunakan Nabi pada masanya.30

Sunnah konsumsi kurma dan susu

Dari Abu Hurairah, Rasulullah £ bersabda: “Tidaklah seseorang

memakan sesuatu yang baik dari makanan atau minuman, kecuali itu

akan menjadi kebaikan baginya ketika dimakannya, meskipun itu
hanya susu dan kurma.”

Konsumsi kurma merupakan bagian dari tradisi sosial
masyarakat Arab. Buah kurma menjadi komoditas pertanian utama
yang tumbuh sesuai dengan kondisi geografis wilayah tersebut. Selain
kurma, minum susu juga termasuk kebiasaan yang mengakar dalam
kehidupan orang Arab, mengingat banyaknya masyarakat yang

80 Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam
Kontemporer, terj. S. Syamsuddin dan B. Dzikri 2016

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 301



Dedi Prayoga

memelihara unta dan kambing sebagai sumber penghasilan dan
pangan. Oleh karena itu, kurma dan susu menjadi unsur penting
dalam pola konsumsi masyarakat Arab dan tidak terpisahkan dari
kehidupan sehari-hari mereka. Tradisi tersebut secara alamiah juga
menjadi bagian dari kehidupan Nabi Muhammad SAW. Tidak
mungkin Nabi hidup di tengah masyarakat Arab tanpa mengenal dan
mengonsumsi makanan serta minuman yang menjadi ciri khas
lingkungannya. Dengan demikian, konsumsi kurma dan susu oleh
Nabi harus dipahami sebagai praktik kultural yang lahir dari konteks
sosialnya.

Secara substansial, hal ini dapat dipahami sebagai ajakan agar
umat Islam mengonsumsi makanan dan minuman yang berasal dari
lingkungan dan tanah airnya masing-masing. Untuk memperoleh
pemahaman yang utuh mengenai konsep sunnah yang selama ini
sering dipahami secara parsial, diperlukan peninjauan ulang terhadap
teks-teks hadis yang ada. Hadis-hadis yang terhimpun dalam berbagai
kitab klasik perlu diklasifikasikan kembali berdasarkan konteks waktu
dan situasi periwayatannya. Merujuk pada konsep sunnah yang
dikemukakan oleh Muhammad Syahrur, pemaknaan hadis secara
tekstual maupun esensial harus selalu diletakkan dalam kerangka
nash Al-Kitab. Hadis-hadis yang berkaitan dengan ibadah, hudud,
dan akhlak memiliki kedudukan tersendiri yang perlu dipahami
secara cermat. Sementara itu, hadis-hadis yang berfungsi menjelaskan
suatu konsep hendaknya dipahami dari sisi metodologinya, bukan
semata-mata dari rumusan definisinya. Misalnya, dalam memahami
hadis tentang pencurian, penetapan hukum tidak dapat dilakukan
secara langsung tanpa terlebih dahulu merumuskan definisi
pencurian itu sendiri secara jelas dan kontekstual.3!

Hadits Ghoibiyat

Penolakan Muhammad Syahrur terhadap hadis-hadis yang
bernuansa metafisik, meskipun hadis tersebut berstatus sahih,
merupakan konsekuensi logis dari kerangka epistemologis yang ia
bangun. Sikap ini berangkat dari prinsip dasarnya bahwa hadis dan
al-Sunnah tidak dapat disamakan dengan wahyu. Hal ini ia sampaikan
dalam karyanya Nahwa Ushul Al-Jadidah li Al-Figh Al-Islamy :Figh
Mar’ah
Hadits tentang hari kiamat

31 Ibid.
302 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

“Dari Jabir ibn ‘Abdullah, ia berkata: Aku mendengar

Rasulullah SAW. bersabda: ‘Aku ditanya tentang hari kiamat.’

Rasul bersabdal: ‘Sesungguhnya hari kiamat itu hanya milik

Allah.” Nabi kemudian bersumpah bahwa hari kiamat akan

datang atas penduduk bumi setelah 100 tahun”

Syahrur menolak hadis ini, sebab sudah jelas bahwa pengetahuan
tentang kiamat hanyalah milik Allah. Hal ini diperkuat dengan dalil
Al-Qur’an Surah Al-A’raf ayat 187.”

Pemaknaan sunnah menurut Syahrur dengan demikian dapat
kita pahami, tidak dapat dibatasi pada dimensi tekstual semata. Dalam
kerangka hermeneutik modern, sunnah harus dipahami dengan
memasukkan variabel-variabel kemodernan sehingga esensi ajaran
dapat ditangkap tanpa keluar dari batas-batas makna substantif yang
ditetapkan Al-Qur’an. Dengan demikian, sunnah berfungsi sebagai
metode untuk membaca secara lebih luas keberadaan teks hadis. Dari
titik inilah distingsi Syahrur antara al-sunnah al-Rasuliyyah dan al-
sunnah  al-Nabawiyyah menjadi penting sebagai pendekatan
kontemporer dalam menafsirkan hadis. Keduanya bukan sekedar
kategori  konseptual, melainkan alat metodologis yang
memungkinkan pembaca menangkap makna eksplisit sekaligus
implisit dari teks. Dalam perspektif ini, hadis tidak dipahami sebagai
produk makna yang final, tetapi sebagai instrumen epistemologis
untuk menggali makna. Konsekuensinya, pendekatan terhadap
sunnah dengan kerangka demikian membuka ruang ijtihad yang lebih
luas, sehingga pesan- pesan etik, normatif, dan sosial dari teks dapat
ditangkap secara lebih kontekstual dan Adaptif terhadap
perkembangan zaman

Hermeneutika Sunnah dalam Kitab Nahwa Usul Jadidah Li Al-Figh
Al-Islami

Muhammad Syahrur dalam karya Nahwa Usil Jadidah li al-Figh
al-Islami, menawarkan rekonstruksi ushul fikih yang secara mendasar
mengubah posisi hadis dalam penetapan hukum Islam. Dalam
kerangka ini, hadis tidak lagi diperlakukan sebagai sumber hukum
yang bersifat absolut dan final, melainkan ditempatkan secara
fungsional dan kontekstual. Syahrur menegaskan pembedaan antara
sunnah Nabi yang bersifat historis (Al-sunnah al-nabawiyyah) dan
sunnah yang bersifat risalah (Al-sunnah Al-Rasiliyyah). Sunnah

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 303



Dedi Prayoga

nabawiyyah dipahami sebagai praktik Nabi Muhammad saw. yang
lahir dari konteks sosial, budaya, dan historis masyarakat Arab abad
ke-7, sehingga tidak secara otomatis mengikat secara universal dan
transhistoris. Sebaliknya, sunnah rasuliyyah diposisikan sebagai
bagian dari misi kerasulan yang berkaitan langsung dengan
penyampaian risalah Ilahi, khususnya ketentuan hukum yang
bersumber dari Al-Qur’an dan berada dalam kerangka hudud Allah
(batas-batas normatif yang ditetapkan Tuhan).

Syahrur dengan pembedaan ini, menolak pandangan klasik
yang menyamakan seluruh hadis sebagai legislasi hukum yang sejajar
dengan Al-Qur’an. Hadis, dalam pandangannya, berfungsi terutama
sebagai penjelas dan ilustrasi kontekstual atas praktik Nabi, bukan
sebagai sumber hukum independen yang bersifat mengikat secara
mutlak. Pendekatan tersebut sekaligus menegaskan penekanan
Syahrur pada Al-Qur’an dan teori hudud sebagai fondasi utama
hukum Islam, serta membuka ruang ijtihad yang kontekstual dan
dinamis tanpa melampaui batas-batas normatif yang telah ditetapkan
wahyu. Secara metodologis, melalui Nahwa Usil Jadidah li al-Figh al-
Islami, Syahrur menggeser otoritas hadis dari posisi hukum final
menuju sumber historis-kontekstual yang harus dibaca ulang dalam
kerangka Al-Qur’an dan realitas sosial modern. Pendekatan ini
memungkinkan hukum Islam tetap relevan, rasional, dan adaptif,
tanpa kehilangan landasan normatifnya.32

Pemikiran Syahrur dalam karya ini telah menimbulkan
diskursus yang sangat luas di berbagai kalangan intelektual Muslim.
Para pendukungnya memandang bahwa tawaran ushul fikih baru
tersebut merupakan langkah penting yang membuka peluang
rekonstruksi hukum Islam secara lebih rasional, kontekstual, dan
sejalan dengan tuntutan modernitas tanpa harus menanggakan dasar-
dasar normatif yang bersumber dari wahyu. Sebaiknya, kritik
diarahkan kepada Syahrur karena dianggap melakukan dekonstruksi
metodologis yang terlalu ekstrem, kurang menguasai tradisi ‘ulium Al-
Qur’an klasik, serta berpotensi melemahkan struktur epistemologis
hukum Islam. Meskipun demikian, tidak dapat disangka bahwa
Nahwa Usul Jadidah li al-Figh al-Islami telah menjadi salah satu rujukan
kunci dalam perdebatan kontemporer mengenali ijtihad, terutama
dalam isu-isu reformasi hukum keluarga, kesetaraan gender, serta

%2 Muhammad Syahrur, Nahwa Usul Jaldidah li al-Figh al-Islami (Damaskus: al-
Ahali li al-Tiba’ah wa al-Nashr, 2009), 23-28
304 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

hubungan antara teks wahyu dengan konteks sosial tempat ia
dipraktikkan.®

Kesimpulan

Dari penelitian di atas mengenai konsep Sunnah al-Rasuliyyah
dan Sunnah al-Nabawiyyah, dapat disimpulkan bahwa Muhammad
Syahrur menegaskan pentingnya rekonstruksi pemahaman sunnah
sebagai respons atas dinamika zaman modern. Syahrur menawarkan
pendekatan yang memadukan analisis linguistik-semantik,
pembacaan historis-kontekstual, serta kerangka hermeneutika
kontemporer guna menegaskan kembali batas-batas otoritas sunnah
dalam penetapan hukum Islam. Melalui pendekatan ini, sunnah tidak
dipahami secara seragam dan ahistoris, melainkan ditempatkan sesuai
dengan fungsi dan konteksnya, sehingga hukum Islam tetap memiliki
relevansi, rasionalitas, dan daya adaptif terhadap perubahan sosial
tanpa keluar dari landasan normatif Al-Qur’an..

Muhammad Syahrur merekonstruksi konsel Sunnah dengan
menelusuri tiga istilah kunci dalam Al-Qur’an, Al-Ittiba’ bersifat neltral
dan dapat Dbernilai positif maupun negatif: Al-Qudwah
menggambarkan teladan yang juga dapat berlangsung dalam
kebaikan atau keburukan; sementara Al-Uswah merupakan bentuk
keteladanan konstruktif yang menekankan perbaikan diri. Syahrur
memandang Al-Uswah sebagai istilah yang paling tepat untuk
memperjelas makna Sunnah yang autentik. Kemudian tiga kondisi
eksistensi dalam pemikiran Syahrur (kainunah, sairurah, sayrurah)
tidak dapat dilepaskan dari konsep Al-Qur’an sebagai Al-tanzil al-
hakim.

Kerangka ini menjadi pemahannya untuk mendefiniskan
wahyu dan membedakan antara wahyu, hadits dan sunnah. Sunnah
dalam pandangan Syahrur dibagi kepada dua yaitu sunnah Al-
Rasuliyyah yang sifatnya otoritatif dan wajib karena menyangkut
persoalan Nabi sebagai Rasul yang kedua sunnah An-Nabawiyyah
yaitu sunnah Muhammad sebagai seorang Nabi bukan bagian dari
Risalah Ilahi, melainkan ekspresi manusia Nabi dalam budaya Arab.

33 Lihat analisis kritis dalam Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-
First Century: AL Contextualist Approach (London: Routledge, 2014), 88-92.

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 305



Dedi Prayoga

Secara metodologis, teori Syahrur membuka ruang bagi
rekontekstualisasi, rasionalisasi teks, dan pembaruan ijtihad. Ia
menunjukkan bahwa Sunnah bukan sekedar kumpulan riwayat, tetapi
juga proses interpretatif Nabi dalam menerapkan hukum Allah sesuai
zamanNya. Oleh karena itu, umat Islam dituntut untuk
mengembangkan bentuk ijtihad yang relevan dengan konteks
kontemporer tanpa Mengabaikan nilai-nilai dasar Al-Qur’an. Teori
As-Sunnah yang dikemukakan oleh syahrur tidak hanya menawarkan
perspektif baru mengenali kedudukan Sunnah, tetapi juga
memberikan kerangka epistemologis bagi pembaruan figh,
penyegaran pemikiran keagamaan, dan upaya menjembatani antara
tradisi dan modernitas dalam kehidupan umat Islam masa kini.

Daftar Pustaka

Abidin, Zainal. “Pemahaman Sunnah Muhammad Syahrur dan
Pengembangan Ilmu Hadis.” MIYAH: Jurnal Studi Islam
13, no. 2 (Juni 2017): 228-235

Abdul Fatah. “Konsep Sunnah Perspektif Muhammad Syahrur.”
Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis 4, no. 1 (2019): 25-32.

Abdul Majid. “Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi Pra-Kodifikasi: Studi
Kitab al-Sunnah Qabla at-Tadwin karya Muhammad “Ajjaj
al-Khathib.” Jurnal Keislaman dan Humaniora 8, no. 2
(2021): 256-262.

Al-Khathib, Muhammad ‘Ajjaj. Ushul al-Hadits: ‘Ulumuhu wa
Mushtalahuhu. Beirut: Dar al- Fikr, 2006.

Anshori, M. “Sunnah dan Kedudukan Muhammad dalam Pandangan
Muhammad Syahrur.” Jurnal llmiah Ilmu Ushuluddin 17, no. 2
(2024): 103.

Anwar, L. “Hermeneutika Hadis Muhammad Syahrur.” Tajdid: Jurnal
Ilmu Ushuluddin 20, no. 2 (2023): 120.

Ardiansyah. “Konsep Sunnah dalam Perspektif Muhammad Syahrur.”
Migot: Jurnal Ilmu-  Ilmu Keislaman 33, no. 1 (2009): 4-9.

Andi, Azhari, Lugman Hakim, dan Mutawakkil Hibatullah.
“Reinterpretasi Sunnah (Studi Pemikiran Muhammad
Syahrur terhadap Sunnah).” Living Hadis: Journal of Hadith

Studies 1, no. 1 (2016)

Eickelman, Dale F. “Muhammad Syahrur and the Printed Word.” ISIM
Newsletter 7 (April 22, 2016). Diakses dari:
http:/ /www.isim.nl/newsletter/7/fealtures/2.html

306 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307


http://www.isim.nl/newsletter/7/features/2.html

Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah:
Distingsi Sunnah Rasuliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur

El Karimah, Mia Fitriah. “Rekonstruksi terhadap Konsep Sunnah
dalam Pemikiran =~ Muhammad Syahrur.” Al-Dhikra: Jurnal
Studi Quran dan Hadis 5, no. 1 (2023): 57-66.

Fanani, Muhyar. Figh Madani: Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern.
Yogyakarta: PT KIS Printing Cemerlang, 2010.

Hakim, N., dan T. P. Rini. “Sunnah Perspektif Muhammad Syahrur.”
Al-Adabiyal: Jurnal ~ Kebudayaan dan Keagamaan 15, no. 1
(2020): 1-5.

Haris, A. “Hermeneutika Hadis: Teori Pemahaman Hadis Nabi.” Disertasi,
Program Pascasarjana, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
2011.

Haris, Abdul. Usul al-Hadits: Teori Dasar Studi Hadis Nabi Muhammad
SAW. Vol. 1L Yogyakarta: Fakultas Ekonomi dan
Bisnis Islam, UIN Sunan Kalijaga, 2023.

Khoiri, M. Alim. “Rekonseptualisasi Ijtthad Muhammad (Telaah
Hermeneutis Pemikiran =~ Muhammad Syahrur tentang As-
Sunnah).” Universum: Jurnal Keislaman dan Kebudayaan 16, no.
1 (Juni 2022)

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS
Group, 2012.

Syahrur, Muhammad. al-Kitab wa al-Qur’an: Qird'ah Mu'Asirah.
Damaskus: al-Ahalilial- Tiba’ah wa al-Nashr wa al-
Tawzi’, 1990.

Syahrur, Muhammad. al-Sunnah al-Rasuliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah: Ru’yah Jadidah. Beirut/Damaskus: Dar al-Saqi &
al-Ahliyya, 2012.

Syahrur, Muhammad. Nahwa Usil Jadidah 1i al-Figh al-Islamzi: Figh al-
Mar’ah. Damaskus: al- Alhali 1i al-Tawzt’, 2000.
Syahrur, Muhammad. Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam
Kontemporer. Diterjemahkan oleh S. Syamsuddin dan B.

Dzikri. 2016.

El Nubuwwabh Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 307



