
 
 
 
 

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 

P-ISSN: 2988 - 1943,  E-ISSN: 2988 - 1528 
DOI: https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i2.22914 

 

Author correspondence email: address@mail.ac.id 

Available online at: http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/ 
Copyright (c) 2025 by El Nubuwwah  Jurnal Studi Hadis 

 

Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah 

Muhammad Syahrur 
 

Dedi Prayoga 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

email: dediprayoga560@gmail.com  
 

Article history: Received: December 10, 2025, Revised: December 22, 2025; Accepted December 

23, 2025:, Published: December 31, 2025 

 
Abstract 

The position and authority of the Sunnah continue to be 

reconstructed in response to the development of modern 

hermeneutical approaches to religious texts. One of the most 

influential contemporary Muslim thinkers addressing this issue 

is Muhammad Syahrur, who proposes a new conceptual 

framework for understanding the Sunnah through linguistic-

semantic and historical-contextual analysis. This study examines 

Syahrur’s distinction between Sunnah al-Rasūliyyah and 

Sunnah al-Nabawiyyah as a response to the epistemological 

problem of hadith authority and the demands of modern ijtihad. 

The research employs a qualitative library-based method, using 

Syahrur’s major works Al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-

Nabawiyyah, Al-Kitāb wa al-Qur’ān, and Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-

Fiqh al-Islāmī as primary sources. Data are analyzed through 

descriptive-analytical and hermeneutical approaches, focusing 

on conceptual mapping, semantic examination, and historical 

contextualization. The findings demonstrate that Syahrur 

categorizes Sunnah al-Rasūliyyah as a normative, universal, and 

binding dimension of prophetic guidance, while Sunnah al-

Nabawiyyah is understood as historically contingent prophetic 

practices that are not universally binding. This distinction 

provides a methodological basis for the contextual 

reinterpretation of the Sunnah and contributes significantly to 

https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i2.22914
mailto:address@mail.ac.id
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/
mailto:dediprayoga560@gmail.com


Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

283 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

contemporary Islamic legal epistemology by offering a more 

adaptive model of understanding prophetic authority in 

changing socio-historical contexts. 

 

Keywords: 

Hadith; Sunnah; Hermeneutics; Muhammad Syahrur; Islamic 

Legal Theory 

 

Abstrak 
Kedudukan dan otoritas sunnah terus mengalami rekonstruksi 
seiring berkembangnya pendekatan hermeneutika modern 
terhadap teks-teks keagamaan. Muhammad Syahrur  
merupakan salah satu pemikir Muslim kontemporer yang 
menawarkan kerangka baru dalam memahami sunnah melalui 
pendekatan linguistik-semantik dan historis-kontekstual. 
Penelitian ini bertujuan mengkaji distingsi antara Sunnah al-
Rasūliyyah dan Sunnah al-Nabawiyyah dalam pemikiran 
Syahrur sebagai respons atas problem epistemologis otoritas 
hadis dan tuntutan ijtihad modern. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan sumber primer 
berupa karya-karya utama Syahrur, yaitu Al-Sunnah al-
Rasūliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah, Al-Kitāb wa al-
Qur’ān, dan Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī. Analisis 
data dilakukan melalui pendekatan deskriptif-analitis dan 
hermeneutis dengan penekanan pada pemetaan konsep, analisis 
semantik, dan telaah historis. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa Syahrur membedakan Sunnah al-Rasūliyyah sebagai 
dimensi normatif, universal, dan mengikat dari bimbingan 
kenabian, sedangkan Sunnah al-Nabawiyyah dipahami sebagai 
praktik Nabi yang bersifat historis dan kontekstual. Distingsi ini 
membuka ruang rekontekstualisasi sunnah dan memberikan 
kontribusi penting bagi epistemologi hukum Islam 
kontemporer. 

 
Kata kunci: 

Hadis; Sunnah; Hermeneutika; Muhammad Syahrur; Hukum Islam 
Kontemporer 

 
 
 



Dedi Prayoga 

 

284 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

Pendahuluan 
Pembahasan tentang kedudukan dan otoritas sunnah 

mengalami penafsiran kembali sejalan dengan munculnya pendekatan 
hermeneutika modern terhadap teks-teks keagamaan. Salah satu 
pemikir Muslim yang memberikan kontribusi signifikan dalam bidang 
ini adalah Muhammad Syahrur (1938–2019), seorang intelektual 
Muslim asal Suriah yang dikenal melalui karya-karyanya yang 
merekonstruksi metodologi penafsiran Al-Qur’an dan sunnah dengan 
pendekatan linguistic semantik dan historis-kontekstual. Muhammad 
Syahrur adalah seorang pemikir kontemporer asal Suriah yang dikenal 
karena pembacaan hermeneutiknya terhadap Al-Qur’an dan 
upayanya merekonstruksi posisi sunnah/hadis dalam hukum Islam 
modern. Pendekatannya menekankan konteks teks, metodologi 
linguistik-semantik, dan pembedaan antara aspek-aspek sunnah yang 
bersifat transenden (ilahi) dan aspek-aspek yang mengikat secara 
historis atau sosia. Pendekatan ini muncul sebagai respons terhadap 
problem otoritas teks tradisional dan kebutuhan ijtihad baru di era 
modern.1 

Dalam kerangka ini, Syahrur kemudian memperkenalkan teori 
pemisahan antara “Sunnah Al-Rasūliyyah” dan “Sunnah Al-
Nabawiyyah”. Sunnah Al-Rasūliyyah merujuk pada segala bentuk 
bimbingan Rasul sebagai penyampai wahyu (tablīgh), yang memiliki 
sifat normatif dan mengikat seluruh umat Islam sepanjang zaman. 
Adapun Sunnah Al-Nabawiyyah dipahami sebagai perilaku Nabi yang 
lahir dari kondisi sosia-historis tertentu di masyarakat Arab abad ke-
7, sehingga perlu dikaji ulang sebelum dijadikan dasar hukum 
universal2 

Dalam karya Al-Sunnah al-Rasuliyyah wa as-Sunnah Al-
Nabawiyyah—Syahrur mengusulkan pembagian konseptual: Al-
Sunnah al-Rasuliyyah (Sunnah ar-Rasuliyyah) dipahami sebagai 
aspek-aspek pesan profetik yang terkait dengan wahyu dan sistem 
nilai Universal yang termuat dalam risalah Nabi nilai, teori batas 
(hudūd), dan prinsip-prinsip etika serta ibadah yang bersifat 
normatif.3 As-Sunnah Al-Nabawiyyah (Sunnah an-Nabawiyyah) 

 
1Muhammad Syahrur, Al-Sunnah ar-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jaldīdah (Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; al-Ahliyya, 2012), 89. 
2Muhammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasūliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah 
(Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; Al-Ahliyya, 2012), 45–47. 
3Muhammad Syahrur, Al-Kitāb wa Al-Qur’ān: Qirā’ah Mu‘āṣirah (Damaskus: 
al-Ahali, 1990), 134. 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

285 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

dipahami sebagai perilaku historis Nabi yang bersifat kontekstual—
tindakan, kebiasaan, atau kebijakan yang terikat kondisi sosia-sejarah 
tertentu dan oleh karenanya perlu dikaji ulang dalam konteks zaman 
modern sebelum dijadikan dasar hukum yang universal. Pendekataan 
ini membuka ruang bagi rekontekstualisasi dan ijtihad untuk 
membedakan manal yang bersifat abadi dan mana yang terikat 
sejarah.4 

berdasarkan latar belakang tersebut dimana konsep teori 
Muhammad syahrur mengenai kedudukan sunnah yang muncul dan 
menjadi landasaan pembenaran sehinga sering sekali Masyarakat 
awam yang tidak faham dengan teori sunnah menganggap seluruh 
sunnah itu wajib dilaksanakan maka dari itu Muhammad syahrur 
mencoba menelaah mengakaji mengenai konsep dan teori sunnah 
dengan pendekatan heurmenetika modern dan membagi sunnah 
kepada dua jemis. Dengan begitu Penulis akan menyajikan beberapa 
alternatif solusi yang dapat ditawarkan untuk mengatasi permasaahan 
tersebut dengan meneliti serta mengkaji mengenai konsep Sunnah 
menurut perspektif Muhammad Syahrur. 
 Kajian mengenai konsep sunnah dalam pemikiran Muhammad 
Syahrur bukanlah menjadi kajian baru meskipun demikian 
pembahasan ini berkaitan dengan peneliti peneliti sebelumnya maka 
dari itu untuk menghindari pengulangan pembahasan maka 
penelitian ini akan ditulis dengan struktur dan sistematis dengan 
fokus utama yaitu konsep teori sunnah dalam perspektif Syahrur 
dengan menggabungkan tiga karya penting Muhammad syahrur 
sebagai sumber utammanya Al-Sunnah Al-Rasūliyyah Wa Al-Sunnah Al-
Nabawiyyah: Ru’yah Jadīdah (2012), Al-Kitāb Wa Al-Qur’an: Qirā’ah 
Mu‘Āṣirah (1990), Nahwa Uṣūl Jadīdah Li Al-Fiqh Al-Islāmī (2009).  

Jurnal Sunnah menurut perspektif Muhammad Syahrur yang di 
tulis oleh Nurul Hakim institut agama islam Nadhatul Ulama pada 
tahun 2020. Adapun jurnal ini membahas Sunnah menurut 
Muhammad Syahrur bersifat dinamis dan kontekstual, bukan statis. 
Eksistensi sunnah tergantung tiga kondisi—kainūnah (keberadaan), 
ṣairūrah (proses), dan ṣayrūrah (menjadi). Sunnah dibedakan menjadi 
sunnah risālah yang mengikat dan bersambung dengan Al-Qur’an, 

 
4Muhammad Syahrur, Al-Sunnah ar-Rasuliyyah wal al-Sunnah Al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadīdah (Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; al-Ahliyya, 2012),90-95 



Dedi Prayoga 

 

286 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

serta sunnah nubuwwah yang tidak mengikat lintas zaman. Syahrur 
menekankan bahwa sunnah adalah model ijtihad Nabi dalam 
merespons realitas sosia, bukan aturan baku, sehingga relevansinya 
bergantung pada konteks zaman dan tempat. 

Jurnal Konsep Sunnah prespektif Muhammad Syahrur yang di 
tulis oleh Abdul Fatah UIN Sunan Kalijaga pada tahun 2019 adapun 
jurnal tersebut menjelaskan Pemikiran Muhammad Syahrur yang 
menghadirkan konsep sunnah yang orisinal sebagai metode untuk 
memahami teks hadis secara lebih relevan dengan konteks 
kontemporer. Syahrur menekankan pentingnya memperhatikan 
realitas objektif dan aspek kekinian dalam penafsiran, sehingga makna 
hadis tidak terjebak pada teks literal yang ketinggalan zaman. Dalam 
konsep ini, Al-Qur’an tetap menjadi satu-satunya sumber hukum 
Islam, sementara sunnah berfungsi sebagai metode untuk menerapkan 
hukum dan kandungan Al-Qur’an, tanpa menetapkan halal atau 
haram secara mandiri. Pemikiran ini meruntuhkan konsepsi klasik 
yang stagnan dan membuka ruang ijtihad lebih luas. Meskipun ada 
risiko pemaknaan radikal bila tidak diterapkan secara proporsional, 
konsep sunnah Syahrur tetap menjadi pengayaan penting dalam 
khazanah pengetahuan Islam. 

Thesis Pemikiran As-Sunnah Kontemporer Muhammad Syahrur 
(Studi Terhadap Kitab As-Sunnah Ar-Rasuliyah wa AsSunnah An-
Nabawiyyah) yang ditulis oleh Fakhrul Akmi pada tahun 2018 adapun 
thesis ini membahas Pemikiran Muhammad Syahrur dalam as-Sunnah 
ar-Rasuliyah wa as-Sunnah an-Nabawiyyah menekankan kritik terhadap 
pemahaman klasik sunnah yang cenderung menjadikan sunnah 
sebagai alat hukum yang “mengikuti” Al-Qur’an, bukan sebaiknya. 
Syahrur membedakan antara as-sunnah ar-rasuliyah, yang wajib ditaati 
karena berkaitan dengan hukum, akhlak, dan ibadah, serta as-sunnah 
an-nabawiyyah, yang meliputi sirah, ijtihad, gaya hidup, dan 
kepemimpinan Nabi, yang tidak wajib ditaati. Ia juga menolak konsep 
‘adalah sahabat dan beberapa hadis suprarasional, meski sahih 
menurut jumhur ulama. Pendekatan Syahrur bersifat modern, 
menggunakan hermeneutika linguistik, filsafat empirisme-
rasionalisme, diaektika marxis, dan historisitas ilmiah, namun kritik 
ini dianggap kurang relevan bila diterapkan untuk mengkaji konsep 
sunnah klasik karena metode kontemporer tidak sejalan dengan 
konteks masa lalu. 
 Peneliti bertujuan untuk merekontruksi ulang mengenai 
pemikiran Muhammad syahrur dalam menelaah hadits menggunakan 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

287 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

pendekatan heurmeneutik. Yang lebih komprehensif dengan cara 
menggabungkan beberapa karya Muhammad syahrur. Penelitian ini 
berbeda dengan peneliti sebelumnya penelitian ini fokus kepada 
penggabungan karya-karya Muhammad syahrur dalam melihat 
konsep sunnah dan ini menjadi pembahasan yang berbeda dan baru 
dari penelitian penelitian sebelumnya. Pendekataan ini memiliki 
implikasi metodologis yang besar bagi pembaruan pemikiran Islam, 
khususnya dalam bidang hukum dan ijtihad modern. Syahrur 
menegaskan bahwa pembacaan ulang terhadap sunnah bukanlah 
bentuk penolakan terhadap Nabi, melainkan usaha kontekstualisasi 
ajaran Islam agar senantiasa relevan dengan dinamika zaman dan 
tantangan peradaban kontemporer. Dengan demikian, pembaca bisa 
mengetahui bahwa gagasan Syahrur menjadi upaya penting dalam 
menjembatani ketegangan antara tradisi dan modernitas, serta antara 
teks dan realitas dalam wacana epistemologi Islam.5 
 
Metode Penelitian 

 Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research), yakni melalui penelusuran 
dan analisis terhadap berbagai sumber tertulis yang relevan dengan 
pemikiran Muhammad Syahrur, khususnya yang berkaitan dengan 
konsep Sunnah al-Rasūliyyah dan Sunnah al-Nabawiyyah. Pendekatan ini 
dipilih karena penelitian berfokus pada analisis konseptual dan 
interpretatif terhadap teks-teks hadis serta karya-karya Syahrur, tanpa 
melibatkan data lapangan. Data primer dalam penelitian ini berasal 
dari karya-karya autentik Muhammad Syahrur, terutama:Al-Sunnah 
Al-Rasūliyyah Wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah: Ru’yah Jadīdah (2012), Al-
Kitāb Wa Al-Qur’an: Qirā’ah Mu‘Āṣirah (1990), Nahwa Uṣūl Jadīdah Li Al-
Fiqh Al-Islāmī (2009). Sumber sekunder berupa karya ilmiah lain 
seperti artikel jurnal, tesis, dan buku yang mengkaji pemikiran 
Syahrur maupun wacana rekonstruksi Sunnah dalam konteks 
modern. 
 Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui 
studi literatur terhadap berbagai sumber akademik yang memiliki 
keterkaitan dengan fokus kajian. Analisis data dilakukan dengan 

 
5 Muhammad Syahrur, Al-Sunnah al-Rasūliyyah wal al-Sunnah al-Nabawiyyah 
(Damaskus/Beirut: Dar al-Ishaq; al-Ahliyya, 2012),95-98 



Dedi Prayoga 

 

288 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

menggunakan pendekatan deskriptif-analitis dan hermeneutis, yaitu 
menggambarkan secara sistematis gagasan Syahrur kemudian 
menganalisis maknanya dalam konteks epistemologi hukum Islam 
modern. adapun Langkah-langkah dalam menganalisis yaitu: 
Inventarisasi kata-kata kunci dalam karya Syahrur terkait pemisahan 
antara Sunnah al-Rasūliyyah (dimensi universal-transendenta) dan 
Sunnah al-Nabawiyyah (dimensi historis-kontekstual), kemudian 
menganalisis semantik dan konteks historis untuk memahami dasar 
linguistik dan rasionalitas Syahrur dalam menafsirkan teks; Sintesis 
kritis, yaitu menilai implikasi pemikiran Syahrur terhadap paradigma 
hukum Islam kontemporer serta relevansinya terhadap praktik ijtihad 
modern. 
 
Hasil dan Diskusi 

Hermeneutika Sunnah dalam Kitab Al-Sunnah Al-Nabawiyyah Wa 
Al Sunnah Ar- Rasuliyyah  
 Karya ini merupakan salah satu hasil pemikiran Muhammad 
Syahrur yang paling fenomenal. Dalam karya setebal 230 halaman, ia 
menuangkan gagasannya mengenali konsep sunnah secara sistematis 
dan komprehensif. Pemikiran Syahrur tentang sunnah sebenarnya 
telah disinggung dalam beberapa karya sebelumnya, antara lain Al-
Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu‘Āṣirah serta Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh 
al-Islāmī: Fiqh al-Mar’ah. Kedua karya tersebut telah memuat kerangka 
alwa gagasannya mengenali konsep sunnah, Namun dalam kitab ini 
Syahrur berupaya untuk mengelaborasi secara khusus dan mendalam 
tema tersebut dalam satu karya tersendiri. 
 Latar belakang penulisan kitab ini berangkat dari kegelisahan 
intelektual Syahrur terhadap fenomena yang muncul pasca peristiwa 
11 September 2001, ketika banyak karya terbit dengan membawa 
jargon “Islam moderat.” Menurutnya, sebagian besar penulis buku-
buku tersebut kurang memiliki ketelitian metodologis karena 
mencampuradukkan antara ayat-ayat jihad dengan ayat-ayat perang. 
Selain itu, mereka juga tidak membedakan antara ayat-ayat yang 
memiliki konteks historis pada masa Rasulullah dengan ayat-ayat 
yang bersifat normatif dan berkaitan dengan hukum. Kesalahan 
tersebut, menurut Syahrur, sering kali mengarah pada pemahaman 
yang keliru terhadap konsep nasakh (penghapusan hukum) dalam Al-
Qur’an. Ada pula yang cenderung memahaminya sebagai bentuk 
penutupan pintu ijtihad, sehingga sering terjadi ketimpangan dalam 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

289 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

penetapan hukum yang terkadang tidak sesuai dengan realitas masa 
kini. Agaknya hal ini masih terjadi hinggal hari ini.6 
 Syahrur kemudian merumuskan ulang konsep sunnah dengan 
menggunakan pendekatan kontemporer. Karya ini disusun untuk 
menjelaskan dua tema utama, yakni kedudukan Nabi Muhammad 
SAW. sebagai Nabi dan sebagai Rasul. Dengan landasan tersebut, 
struktur pembahasan dalam kitab ini dibagi menjadi empat bab utama 
yang menguraikan kedua aspek tersebut secara sistematis. 

Kitab al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah: 

Ru’yah Jadīdah disusun secara sistematis ke dalam beberapa bab yang 

saling berkaitan. Pada bagian awal, Muhammad Syahrur 

menguraikan konsep dasar kritik hadis dalam kerangka turāth 

(warisan intelektual Islam), sekaligus menetapkan batasan-batasan 

epistemologis dalam memahami konsep-konsep teologis seperti ‘iṣmah 

(kemaksuman), mukjizat, alam gaib, dan syafaat; dalam konteks ini ia 

juga melancarkan kritik tajam terhadap pandangan Imam al-Syāfi‘ī, 

khususnya terkait pemahaman tentang konsep sunnah serta prinsip 

keadilan para sahabat Nabi yang menurutnya kerap diterima secara 

tidak kritis. Selanjutnya, Syahrur memperkenalkan pendekatan 

pembacaan kontemporer terhadap sunnah sebagai alternatif atas 

pemahaman klasik yang telah mapan, dengan menegaskan bahwa 

sunnah harus dipahami secara selaras dengan prinsip-prinsip Al-

Qur’an; pada bagian ini ia mengajukan pembedaan mendasar atas tiga 

peran Nabi Muhammad SAW., yakni sebagai manusia biasa, sebagai 

Nabi, dan sebagai Rasul, yang masing-masing membawa implikasi 

hukum dan otoritas keagamaan yang berbeda. Pembahasan kemudian 

diarahkan pada konsep sunnah rasūliyyah yang dikaitkan dengan 

simbol-simbol keagamaan (syi‘ār), sistem nilai, serta batasan-batasan 

normatif dalam kehidupan beragama, sebelum akhirnya diakhiri 

dengan penjelasan mengenai konsep sunnah nabawiyyah yang 

berhubungan dengan kisah-kisah kehidupan Nabi Muhammad SAW., 

termasuk analisis terhadap penggunaan redaksi “yā ayyuhā al-nabiyy” 

beserta contoh-contoh aplikatifnya, dengan tetap memperhatikan tiga 

 
6Muhammad Syahrur, al-Sunnah al-Rasūliyyah wal al-Sunnah al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadīdah (Beirut: Dār al-Sāqī, 2012), 9. 



Dedi Prayoga 

 

290 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

kedudukan utama Nabi sebagaimana dirumuskan Syahrur dalam 

kerangka pemikirannya.7 

 

Konsep Teori Sunnah Menurut Syahrur 
 Syahrur memebedakan antara sunnah dengan hadits walaupun 
keduanya memilki konsep yang sama hal ini tertera dalam kitabnya 
Muhammad syahrur al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah 8 Menurut pandangan mayoritas ulama hadis, hadis atau 
sunnah mencakup seluruh informasi yang berkaitan dengan Nabi 
Muhammad SAW, baik yang menyangkut sifat-sifat beliau maupun 
keadaan personal dan perilaku beliau dalam berbagai konteks.9 Secara 
etimologis, kata sunnah berasal dari akar kata sanna, yang berarti 
“jalan” atau “cara”, baik dalam konteks yang baik maupun buruk. 
Sedangkan secara terminologis, Ajjaj al-Khatib mendefinisikan sunnah 
sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad 
SAW., mencakup perkataan, perbuatan, ketetapan, sifat, maupun 
riwayat kehidupannya (sirah), baik yang terjadi sebelum maupun 
sesudah masa kenabian. Dengan demikian, sunnah mencakup seluruh 
bentuk ajaran, perintah, larangan, dan anjuran Rasulullah SAW. yang 
termanifestasi dalam ucapan maupun perbuatannya.10 
 Muhammad Syahrur memulai pemikirannya dengan 
mengkritik cara umat Islam memahami agama melalui hadis dan 
riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. 
Menurutnya, gambaran agama yang muncul dari hadis-hadis tersebut 
sering kali tidak sejalan dengan ajaran agama yang disampaikan Rasul 
melalui Al-tanzīl Al-ḥakīm (wahyu ilahi). Karena itu, pemahaman 
agama perlu dikembaikan kepada sumber utamanya, yaitu Al-Qur’an. 
Sebab, dalam tradisi hadis terdapat banyak perbedaan, baik antara 
hadis dengan Al-Qur’an maupun antarhadis itu sendiri. Syahrur 
melihat bahwa riwayat-riwayat hadis menampilkan dua gambaran 
yang berbeda tentang Nabi. Citra pertama menggambarkan beliau 
sebagai manusia pilihan Allah yang memiliki kesempurnaan moral 

 
7Ibid. 
8Muḥammad Syahrūr, al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadīdah (Damaskus: Dār al-Ahālī, 2012), 47–55. 
9Abdul Haris, Usul al-Hadits: Teori Dasar Studi Hadis Nabi Muhammad SAW, 
vol. II (Yogyakarta: Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, UIN Sunan Kalijaga, 
2023), 5. 
10 Muhammad ‘Ajjaj al-Khathib, Ushul al-Hadīts: ‘Ulūmuhu wal Mushṭalaḥuhu 
(Beirut: Dār al-Fikr, 2006), 13–14. 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

291 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

dan spiritual serta mendapat bimbingan wahyu secara sempurna. 
Namun, citra kedua yang muncul dari sebagian hadis justru 
menampilkan Nabi secara negative seolah beliau keras, mudah marah, 
atau memiliki dorongan jasmani yang berlebihan. Menurut Syahrur, 
gambaran seperti ini telah merusak citra Nabi yang sejati.11  
 Teori Syahrur menegaskan bahwa tidak semua sunnah 
memiliki tingkat otoritas yang sama. Sunnah Al-Rasūliyyah adalah 
sunnah yang terkait langsung dengan penjelasan Rasul terhadap 
wahyu, khususnya mengenali ibadah mahdhah, batas-batas hukum, 
dan nilai fundamental yang diturunkan Allah. Sunnah ini bersifat 
mengikat, universal, dan tidak berubah. Contohnya mencakup 
penetapan tata cara dasar shalat, kewajiban zakat, prinsip puasa 
Ramadan, serta aturan umum dalam perkawinan dan transaksi. Selain 
itu, Sunnah al Rasūliyyah juga mencakup batas hukuman pidana dan 
prinsip etika yang terdapat dalam  Qur’an Sementara itu, Sunnah al-
Nabawiyyah adalah tindakan Nabi sebagai manusia biasa. Ia mencakup 
perilaku Nabi dalam makan, berpakaian, tata kota, strategi perang, 
diplomasi, dan  

Kebiasaan sosial masyarakat Arab. Sunnah ini tidak bersifat 
mengikat secara hukum, tetapi menjadi keteladanan moral yang bisa 
diikuti bila relevan dengan konteks12 
 Selain itu, Syahrur juga menolak pandangan yang menyatakan 
bahwa Nabi mengetahui hal-hal gaib dan masa depan. Menurutnya, 
klaim semacam ini harus diuji dengan Al-Qur’an agar dapat diketahui 
kebenarannya. Akibatnya, muncul berbagai pandangan yang tidak 
logis tentang Nabi, bahkan melahirkan keyakinan yang bersifat 
khayalan. Salah satu bentuk pandangan semacam itu adalah konsep 
‘iṣmah al-dhikrīyah (kemaksuman dalam pikiran), yang meyakini 
bahwa Nabi sepenuhnya terlindung dari gangguan setan, bahkan 
hatinya dibersihkan secara fisik dalam peristiwa pembedahan dada 
oleh malalikat Jibril. Bagi Syahrur, kisah tersebut harus dipahami 

 
11Muḥammad Syahrur, al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadīdah (Damaskus: Dār al-Ahālī, 2012), 45-47 
12Muḥammad Shahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu‘aṣirah (Damaskus: 
Al-Ahālī, 1990), 134-140 



Dedi Prayoga 

 

292 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

secara simbolik, bukan harfiah, agar tidak bertentangan dengan nalar 
dan semangat rasionalitas Al-Qur’an.13 
 Menurut Syahrur, dalam Al-Qur’an terdapat empat istilah 
penting yang membentuk konsep ketaatan (al-tā‘ah), yaitu al-ittibā‘, al-
qudwah, al-sunnah, dan al-uswah. Dengan merujuk kepada Lisān al-‘Arab 
dan Mu‘jalm Maqāyīs al-Lughah, ia menjelaskan bahwa kata sunnah 
berasal dari akar kata sanna yang bermakna “mengalir dengan 
mudah.” Makna ini sejalan dengan istilah mā’un masnūn yang berarti 
yajrī bisuhūlah (mengalir dengan mudah). Selain itu, sunnah juga berarti 
jalan, metode, cara, atau contoh (al-ṭarīqah wa al-mithāl). Ungkapan 
istaqāmal al-rajulu ‘alā sananin wāḥid berarti seseorang berjalan di atas 
satu jalan atau pola tertentu. Demikian pula pernyataan banā al-qawmu 
buyūtahum ‘alā sunnan wāḥid bermakna bahwa suatu kaum 
membangun rumah-rumah mereka berdasarkan satu metode atau 
contoh yang sama.14 

 
Tiga Kondisi Eksistensi Dalam Pemikiran Syahrur (Kainunah, 
Ṣairurah, Ṣayrurah) 

 Al-Qur’an dalam kerangka epistemologis Muhammad 
Syahrur, dipahami melalui tiga kondisi eksistensial yang saling 
berkaitan, yaitu kainūnah, ṣairūrah, dan ṣayrūrah, yang secara 
keseluruhan membentuk konsep al-Tanzīl al-Ḥakīm. Kainūnah merujuk 
pada kondisi keberadaan absolut Al-Qur’an yang hanya diketahui 
oleh Allah dan berada di Lauḥ al-Maḥfūẓ sebagai al-Kitāb al-Maknūn, 
yakni entitas ilahi yang sempurna, tertutup, dan tidak terjangkau oleh 
pemahaman manusia karena belum terikat oleh ruang, waktu, bahasa, 
maupun struktur sintaksis. Pada tahap ini, Al-Qur’an sepenuhnya 
berada dalam ranah ilmu Allah, sehingga tidak satu pun penafsiran 
manusia dapat mengklaim kebenaran absolut, sebab manusia tidak 
pernah berinteraksi langsung dengan Al-Qur’an dalam kondisi 
kainūnah. Tahap berikutnya adalah ṣairūrah, yakni fase “menjadi”, 
ketika wahyu mengalami proses tanzīl dan bergerak dari dimensi 
metafisik menuju bentuk linguistik yang dapat diakses manusia. 
Dalam fase ini, makna ilahi yang absolut diproyeksikan ke dalam 
struktur bahasa manusia dan mewujud sebagai al-Qur’ān al-Munazzal 
yang tersusun atas ayat-ayat muḥkamāt dan mutasyābihāt, sehingga 

 
13Muhammad Syahrur, al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadīdah (Beirut: Dār al-Sāqī, 2012),29-30 
14M. Anshori, “Sunnah dan Kedudukan Muhammad dalam Pandangan 
Muhammad Syahrur,” Jurnall Ilmialh Ilmu Ushuluddin 17, no. 2 (2024): 103. 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

293 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

ṣairūrah dapat dipahami sebagai peralihan epistemologis dari makna 
ilahi yang mutlak menuju makna yang terbuka bagi pemahaman 
manusia. Selanjutnya, ṣayrūrah merupakan tahap aktualisasi makna, 
yaitu ketika Al-Qur’an ditafsirkan dan diterapkan dalam konteks 
sejarah, budaya, sains, serta dinamika masyarakat, yang 
menjadikannya bersifat plural, evolutif, dan tidak pernah final. Dalam 
kerangka ini, seluruh produk tafsir—baik klasik, modern, maupun 
kontemporer—dipahami sebagai ekspresi pembacaan manusia 
terhadap wahyu, bukan representasi final dari Islam itu sendiri. 
Dengan demikian, melalui konsep al-Tanzīl al-Ḥakīm, Syahrur 
menegaskan bahwa Al-Qur’an bukan sekadar teks statis, melainkan 
proses eksistensial yang mencakup keberadaan absolut, proses 
penurunan, dan proses pemaknaan, sekaligus menolak pandangan 
yang memutlakkan tafsir tertentu, karena kemutlakan hanya melekat 
pada kainūnah, sementara ṣayrūrah senantiasa terbuka bagi pembaruan 
pemahaman hukum dan etika Islam.15 

Kerangka epistemologis tersebut memiliki implikasi langsung 
terhadap cara memahami relasi antara wahyu, sunnah, dan praktik 
ketaatan, khususnya melalui konsep-konsep kunci seperti al-ittibā’, al-
qudwah, dan al-uswah. Secara leksikal, sebagaimana dijelaskan dalam 
Mu‘jam al-Maqāyīs, istilah al-ittibā’ bermakna mengikuti tanpa 
penyimpangan dari arah atau pokok yang diikuti, dan makna ini dapat 
digunakan baik dalam konteks positif maupun negatif. Dalam konteks 
positif, al-ittibā’ merujuk pada ketaatan terhadap ajaran para Nabi dan 
petunjuk para Rasul, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Āli ‘Imrān 
[3]: 31 yang mengaitkan cinta kepada Allah dengan ketaatan kepada 
Rasul-Nya. Ayat tersebut menunjukkan bahwa al-ittibā’ merupakan 
ekspresi ketaatan yang meniscayakan keselarasan antara iman, cinta 
ilahi, dan kepatuhan terhadap wahyu. Namun demikian, Al-Qur’an 
juga menggunakan istilah ini dalam konteks negatif, misalnya ketika 
seseorang mengikuti tradisi nenek moyang tanpa disertai nalar kritis. 
Oleh karena itu, al-ittibā’ pada dasarnya bersifat netral dan tidak selalu 
identik dengan al-sunnah al-ḥasanah, melainkan sangat ditentukan oleh 
objek yang diikuti dan arah ketaatan itu sendiri, sebagaimana juga 

 
15 Ibid. 76–84. 



Dedi Prayoga 

 

294 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

ditegaskan oleh Syahrur dalam al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah: Ru’yah Jadīdah.16 

Sejalan dengan itu, istilah al-qudwah dalam Mu‘jam al-Maqāyīs 
bermakna mengadopsi, menyesuaikan diri, atau menyamakan dengan 
yang lain, yang menunjuk pada tindakan meneladani seseorang dalam 
aspek keyakinan, ucapan, maupun perilaku. Al-Qur’an 
menggambarkan al-qudwah dalam bentuk positif melalui QS. al-An‘ām 
[6]: 90, yakni meneladani para Nabi yang telah memperoleh petunjuk 
Allah, dan dalam bentuk negatif melalui QS. al-Zukhruf [43]: 23, ketika 
manusia mengikuti jejak leluhur secara tidak kritis. Dengan demikian, 
al-qudwah mencakup dimensi peneladanan yang luas, baik dalam 
ranah akidah, metode berpikir, maupun praktik kehidupan, dan 
nilainya sangat bergantung pada figur yang dijadikan rujukan serta 
konteks sosial-historisnya. Adapun istilah al-uswah, yang secara 
etimologis berasal dari kata al-usw dengan makna mengobati dan 
memperbaiki, menunjukkan bentuk keteladanan yang lebih normatif 
dan konstruktif, yakni ketika seseorang menjadi contoh bagi orang lain 
dalam proses perbaikan diri dan pencapaian kebaikan. Dalam 
pengertian ini, al-uswah merepresentasikan dimensi teladan yang tidak 
hanya bersifat imitasi formal, tetapi juga berorientasi pada 
transformasi moral dan pembinaan etis, sehingga menjadi puncak dari 
relasi ketaatan dan keteladanan dalam kerangka pemahaman wahyu 
yang dinamis dan kontekstual. 

Istilah al-uswah disebutkan sebanyak tiga kali dalam Al-Qur’an, 
yakni dalam QS. Al-Mumtaḥanah [60]: 4 dan 6 serta QS. Al-Aḥzāb [33]: 
21, yang seluruhnya menegaskan konsep keteladanan normatif dalam 
kehidupan beriman. Pada QS. Al-Mumtaḥanah [60]: 4, al-uswah al-
ḥasanah dilekatkan pada Nabi Ibrahim dan para pengikutnya sebagai 
teladan dalam keteguhan tauhid dan konsistensi sikap keimanan, 
terutama dalam menjaga prinsip akidah. Penegasan tersebut 
diperkuat kembali dalam QS. Al-Mumtaḥanah [60]: 6 dengan 
menekankan bahwa keteladanan itu relevan bagi orang-orang yang 
mengharapkan Allah dan hari akhir. Sementara itu, QS. Al-Aḥzāb [33]: 
21 secara eksplisit menempatkan Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebagai uswah ḥasanah 
yang paripurna bagi kaum beriman, dengan kriteria keteladanan yang 
berorientasi pada harapan akan rahmat Allah, keyakinan eskatologis, 
dan intensitas kesadaran spiritual. 

 
16 Syahrur, Naḥwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī, 132–139. 
 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

295 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

Berdasarkan ayat-ayat tersebut, Al-Uswah bermakna 
keteladanan yang berfungsi memperbaiki dan menyempurnakan diri. 
Seseorang yang menjadikan uswah sebagai acuan berarti berupaya 
mengikuti perilaku, ucapan, serta jalan hidup figur yang dijadikan 
panutan. Dalam konteks ini, Nabi Muhammad merupakan uswah 
dalam dimensi personal- Spiritual, sedangkan Nabi Ibrahim menjadi 
uswah dalam konteks sosial dan kehidupan bermasyarakat. Al-Uswah 
dengan demikian, mengandung makna meneladani seseorang dalam 
kebaikan yang bersifat konstruktif. Keteladanan itu tidak hanya dalam 
tindakan moral, tetapi juga mencakup aspek kepribadian dan prinsip 
hidup yang dapat memperbaiki diri. Uswah hasanah Rasulullah SAW 
menjadi cerminan dari teladan Nabi Ibrahim AS terhadap kaumnya, 
terutama dalam hal keimanan, akhlak mulia, dan nilai-nilai 
keagamaan.17 

Syahrur, dalam kerangka pemikirannya, membedakan posisi 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم ke dalam dua maqām yang memiliki implikasi normatif 
berbeda. Pada satu sisi, Rasulullah berada dalam maqām kerasulan, 
yakni ketika beliau berfungsi sebagai penyampai risalah dan 
pembimbing spiritual yang keteladanannya bersifat persuasif tanpa 
unsur paksaan. Pada sisi lain, Rasulullah juga berada dalam maqām 
kenabian, yaitu ketika beliau menjalankan peran sosial-politik sebagai 
pemimpin komunitas dan kepala negara, termasuk sebagai pemimpin 
militer, sehingga tindakan dan kebijakannya pada konteks tertentu 
dapat mengandung unsur otoritas dan paksaan yang bersifat historis 
dan kontekstual.18 Oleh sebab itu, Al-Uswah dipandang Syahrur 
sebagai terminologi yang paling relevan dengan konsep Al-Sunnah 
konteks kekinian. Ia menilai bahwa Al-Uswah menggambarkan bentuk 
ketaatan kepada Rasul yang bersifat rasional dan aplikatif. Dari sini, 
Syahrur melakukan kritik terhadap definisi sunnah klasik yang 
dianggap tidak sepenuhnya sesuai dengan semangat Al-Qur’an.
 Menurut Syahrur, hukum-hukum yang terkandung dalam 
Umm al-Kitāb (Al-Qur’an) bersumber langsung dari Allah SWT, yang 
mencakup aspek ḥudūd, ibadah, dan akhlak (QS. Al-Ra‘d [13]: 39). 
Berdasarkan pandangan ini, Umm al-Kitāb tidak bersifat qadīm (azali), 

 
17Muḥammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jaldīdah (Beirut: Dār al-Sāqī, 2012), 91 
18 Ibid. 92 



Dedi Prayoga 

 

296 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

tetapi merupakan kitab Allah yang menjadi dasar hukum risalah. 
Maka dari itu, Syahrur merekonstruksi pengertian sunnah agar tidak 
disamakan dengan segala perkataan, perbuatan, atau ketetapan Nabi 
semata.19  
 Selanjutnya, Syahrur mengemukakan bahwa secara etimologis 
istilah sunnah berasal dari kata sanna yang mengandung makna 
“memudahkan” dan “mengalir”. Berangkat dari pengertian ini, ia 
menegaskan bahwa sunnah seharusnya dipahami sebagai cara atau 
mekanisme praktis dalam menerapkan hukum-hukum Al-Qur’an 
secara fleksibel dan aplikatif, tanpa melampaui batas-batas yang telah 
ditetapkan Allah (ḥ udūd). Dalam praktiknya, Nabi Muhammad saw. 
menyesuaikan pelaksanaan hukum dengan kondisi objektif 
masyarakat pada masanya. Oleh sebab itu, sunnah tidak bersifat 
absolut dan tidak selalu harus diterapkan secara tekstual di setiap 
ruang dan waktu. Dengan demikian, dalam pandangan Syahrur, 
sunnah merupakan hasil ijtihad Rasul dalam mengaktualisasikan 
ketentuan ilahi sesuai dengan konteks sosial dan historis yang 
dihadapi. Prinsip ini sekaligus membuka peluang bagi umat Islam 
untuk merumuskan bentuk-bentuk sunnah yang kontekstual pada 
masa kini, selama tetap berada dalam koridor ḥ udūd Allah dan 
berorientasi pada kemaslahatan umat.20  
 
Sunnah Al-Rasuliyyah 

Secara terminologi, as-sunnah menurut Syahrur adalah: 

هَجُ فِ تَطبِْيقِ أَحْكَامِ أمُِ  الْكِتَابِ بِسُهُولَةٍ وَيسُْرٍ دُونَ الخرُُوجِ عَنْ حُدُودِ اِلله فِ  َن ْ
 أمَْرِ  السُّنَّةُ هِيَ الم

 يقَةِ الْمَحْدُودِ أَوْ وَضْعِ حُدُودٍ غَايَ تُ هَا مُرْتبَِطةٌَ فِ بَ يَانِ الأمُُورِ مَعَ الَأخْذِ بعَِيِْْ الِإعْتِبَارِ الحقَِ 
“As-Sunnah adalah metode penerapan hukum kandungan Al-
Qur’an (oleh Nabi) dengan wajar tanpa keluar dari batasan 
yang telah ditetapkan oleh Allah dalam perkara ḥ udūd atau 
membuat batasan yang bersifat kultural dan temporal dalam 
perkara lain di luar (hukum) dengan mempertimbangkan 
realitas.21  

 
19Muḥammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadidah (Beirut: Dār al-Saqi, 2012), 92 
20Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu‘Aṣirah (Damaskus: 
al-Ahali li at-Tauzī‘, 1990), 549. 
21Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Mu‘Aṣirah (Damaskus: 
al-Ahāli li at-Tauzī‘,1990), 550 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

297 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

 Sunnah yang dimaksud ini adalah risalah Muhammad SAW. 
yang tertulis sebagai wahyu pada hatinya yang terkumpul dalam ilmu 
al-Kitab. Selain itu, sunnah tersebut juga, dalam pandangan Syahrur, 
meliputi dimensi ajaran Islam yang luas, mencakup syiar keagamaan, 
teori al-ḥ udūd, serta prinsip amar ma’ruf nahi munkar. Ia 
menempatkan sunnah sebagai manifestasi nilai Al-uswah, Al-ṭā‘ah, Al-
qudwah, dan Al-ittibā‘, yang berakar pada Ketaatan terhadap ajaran 
ilahi sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an. Syahrur membedakan 
dua bentuk ketaatan: ketaatan bersambung  yang bersifat absolut dan 
berlaku permanen dalam hal ibadah dan larangan syariat serta 
ketaatan terputus yang bersifat kontekstual. Sebagai ilustrasi, ia 
menafsirkan QS. Al-Nūr [24]: 31 tentang jilbab sebagai penetapan 
batas minimal (Al-ḥadd al-adna) dan maksimal (Al-ḥadd al-a‘la) aurat 
perempuan. Pelanggaran terhadap batas minimal ini, Menurutnya, 
termasuk bentuk penyimpangan dari ketaatan wajib..22 
 Adapun sunnah yang mencakup nabi sebagai seorang 
pemimpin berlaku terhadap sunnah yang sifatnya temporal, hanya 
berlaku pada masa hidup Rasul saja. Ketika Rasul wafat, ketaatan itu 
tidak wajib lagi. Sunnah dalam kategori ini dipandang hanya sebagai 
ijtihad praktis dalam kehidupannya sebagai manusia, yang mungkin 
ada kesalahannya. Misanya, terdapat dalam sunnah yang 
mengandung muatan nilai moral kemasyarakatan, nilai yang bersifat 
lokal-temporal, dan ketetapan Rasul dalam kehidupannya sebagai 
kepala negara maupun kepala keluarga.23 
  

السُّنَّةُ الرَّسُوليَِّةُ عندَ محم د شحرور هي التصر فاتُ والتطبيقاتُ ال تي قام بها الر سولُ صلى الله عليه وسلم فِ مجالِ تَ بْلِيغِ  
الر سِالةِ وإقامَةِ حدودِ الله كما وردت فِ القرآن، وهي تُ عَدُّ تجسيداً نوُرماتيفي اً لأحكامِ الشريعةِ الإلهي ة  

 .التي أنُْزلَِتْ إليه 
 

“Sunnah al-Rasuliyyah menurut Muhammad Syahrur adalah 
seluruh tindakan dan implementasi yang dilakukan Nabi  صلى الله عليه وسلم 
dalam kapasitasnya sebagai pembawa risalah, yaitu 
pelaksanaan batas-batas dan hukum-hukum Allah 

 
22 Ibid. 551 
23 Ibid. 552 



Dedi Prayoga 

 

298 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an. Sunnah ini 
merupakan bentuk konkret dan normatif dari ketentuan 
syariat ilahi yang diturunkan kepadanya.”24 

 Sunnah Al-Rasuliyyah dipahami sebagai seluruh tindakan 
Nabi yang berhubungan secara langsung dengan pelaksanaan risālah, 
yaitu penerapan instruksi-instruksi syariat yang termaktub dalam Al-
Qur’an. Dalam kerangka pemikiran Syahrur, kategori ini merupakan 
bentuk “implementasi normatif” dari ketetapan-ketetapan Ilahi 
sebagaimana diaktualisasikan melalui praktik Nabi.25 

Menurut Syahrur, Sunnah al-Rasūliyyah memiliki 
karakteristik normatif yang khas. Ketentuan risalah bersifat mengikat 
bagi seluruh umat Islam sepanjang zaman karena berhubungan 
langsung dengan hukum Ilahi yang tidak dapat dibatalkan atau 
diubah oleh otoritas manusia mana pun. Otoritas normatif risalah 
tersebut bersumber secara murni dari Al-Qur’an, sementara tindakan 
Nabi berfungsi sebagai model aplikatif yang merepresentasikan 
bentuk minimal pelaksanaan hukum, sebagaimana terlihat dalam 
praktik dasar ibadah seperti salat, puasa, dan zakat, serta dalam 
ketentuan sosial-hukum seperti pernikahan, waris, dan batasan 
pidana (ḥudūd). Dengan demikian, risalah memiliki karakter 
universal yang melampaui batasan ruang dan waktu, sebab 
landasannya berada pada teks Al-Qur’an yang bersifat tetap dan tidak 
mengalami perubahan historis. Dalam kerangka ini, risalah beroperasi 
dalam koridor batasan normatif tertentu, sejalan dengan teori batas 
hukum (naẓariyyat al-ḥudūd) yang dikembangkan Syahrur, yang 
menegaskan bahwa ketentuan syariat bersifat lentur dalam rentang 
batas hukum yang telah ditetapkan, bukan berupa satu titik aturan 
tunggal.26 

Contohnya, kewajiban salat berlandaskan nash Al-Qur’an, 
Sementara Nabi hanya menunjukkan bentuk praktik minimanya. 
Demikian pula, hukum waris memiliki batas-batas pasti dalam Al-
Qur’an, dan larangan riba ditetapkan oleh teks Qur’ani, sedangkan 
tindakan Nabi lebih merupakan contoh aplikatif dari ketentuan 

 
24 Muḥammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qira’ah Muʿaṣirah (Beirut: Dar 
al-Ahalī, 1990), 567–575. 
25 Muḥammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qirā’ah Mu‘aṣirah (Beirut: Dar 
al-Ahali, 1990), 112-120 
26 Muḥammad Syahrur, Naḥwa Uṣūl Jadidah li al-Fiqh al-Islami (Beirut: Dar al-
Ahali, 1994), 85–110. 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

299 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

tersebut. Sunnah Al-Rasuliyyah, dalam pandangan Syahrur, adalah 
otoritatif dan wajib karena terkait langsung dengan aspek kerasulan.  

 
Sunnah An-Nabawiyyah 
 Sunnah dalam kerangka ini, dipahami sebagai kisah-kisah 
Nabi Muhammad SAW. yang secara eksplisit direkam dalam Al-
Qur’an. Kisah-kisah tersebut merupakan bagian integral dari narasi 
Qur’ani sehingga wajib diimani oleh setiap Muslim. Sebaiknya, 
rekonstruksi sejarah kehidupan Nabi yang tertuang dalam karya-
karya Al-Sirah al-Nabawiyyah dikategorikan sebagai produk 
historiografi, sehingga tidak memiliki status teologis yang 
mengharuskan keimanan terhadapnya. Sunnah dalam pengertian ini 
juga mencakup bentuk-bentuk ijtihad Nabi yang diriwayatkan oleh 
hadis-hadis sahih dalam literatur hadith dan sirah. Namun, seluruh 
ijtihad tersebut harus selaras dengan prinsip-prinsip dasar Al-Qur’an 
dan tidak boleh bertentangan dengan substansi wahyu. Contoh 
penerapannnya tampak dalam kebijakan kenabian terkait strategi 
militer, regulasi sosial, penetapan hukum, serta implementasi prinsip 
amar ma‘ruf nahi munkar.27  
 Menurut Syahrūr, As-Sunnah an-Nabawiyyah merupakan jenis 
sunnah yang tidak berimplikasi pada tuntutan ketaatan, melainkan 
hanya bersifat kepercayaan. Hal ini karena cakupan sunnah tersebut 
terbatas pada kabar-kabar mengenali hal gaib, termasuk riwayat 
isrā’īliyyāt, serta informasi yang bersifat khusus bagi Nabi. Adapun 
ciri utama sunnah dalam kategori ini antara lain adalah ayat-ayat Al-
Qur’an yang diawai dengan seruan (yā ayyuhal-Nabiyy). 
Sebagaimana ditegaskan Syahrūr: 

لسُّنَّةُ الن َّبَوِيَّةُ هِيَ مَا فَ عَلَهُ وَقاَلَهُ وَأقََ رَّهُ النَّبُِّ الكَرِيُم، ليَْسَتْ وَحْيًا ا  
“As-Sunnah an-Nabawiyyah adalah apa yang dilakukan, dikatakan, 
dan ditetapkan oleh Nabi. Semulal hal itu bukanlah termasuk 
wahyu.”28 

 

 
27 Muḥammad Syahrur, Al-Sunnah Al-Rasuliyyah wa Al-Sunnah Al-Nabawiyyah: 
Ru’yah Jadīdah (2012) 
28 Muhammad Syahrur, Naḥwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islamī: Fiqh al-Mar’ah 
(Damaskus: al-Ahali li at-Tauzī‘, 2000), 62. 



Dedi Prayoga 

 

300 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

Menurut Syahrur, kategori sunnah ini tidak menuntut bentuk 
ketaatan yang bersifat wajib, melainkan cukup diyakini sebagai bagian 
dari otoritas kenabian. Hal tersebut disebabkan karena Al-Sunnah Al-
Nabawiyyah tidak termasuk wahyu dan tidak memiliki karakter 
kemutlakan. Konsekuensinya, ketentuan-ketentuan yang di dalamnya 
tidak harus diterapkan pada Setiap ruang dan waktu. Secara 
substantif, sunnah ini dipahami sebagai hasil ijtihad Nabi dalam 
penerapan hukum yang tetap berada dalam batas-batas yang 
ditetapkan Al-Qur’an, serta bersifat kontekstual dan temporal. 
(Muḥammad Syahrūr, Nahwa al-Uṣūl al-Jadīdah fī al-Fiqh al-Islāmī; Fiqh 
al-Mar’ah). 
 
Implementasi Sunnah dalam Perspektif Syahrur 
 Sebagaimana telah dijelaskan pada bagian sebelumnya, 
sunnah menurut Syahrur tidak seluruhnya diposisikan sebagai wahyu 
yang diterima oleh Nabi SAW. Ia menawarkan klasifikasi yang 
berbeda secara mendasar dari pandangan jumhur ulama klasik, yaitu 
dengan membagi sunnah ke dalam dua kategori: Al-Sunnah al-
Rasuliyyah dan Al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kedua kategori ini memiliki 
karakteristik, fungsi, dan ruang lingkup kajian yang tidak sama. 
Formulasi Syahrur tersebut membuka paradigma baru dalam 
memahami sunnah. Menurutnya, sunnah tidak cukup dipahami dari 
sisi definisi normatif, tetapi harus dianalisis melalui pendekatan 
metodologis yang lebih komprehensif. Pada titik ini, kontribusi 
Syahrur  
Sangat terlihat, yaitu ketika ia menafsirkan sunnah melalui 
pendekatan hermeneutis yang menekankan aspek metodologis 
daripada sekedar pembacaan tekstual. 
 Syahrur menempatkan hermeneutika setara dengan ta’wil, 
bahkan ia menegaskan bahwa interpretasi ulang terhadap hadis atau 
sunnah Nabi merupakan bentuk ta’wil. Namun, yang dimaksud ta’wil 
di sini adalah pendekatan hermeneutik. Dalam praktiknya, Syahrur 
menggunakan metode linguistik yang dikembangkan oleh Abu ‘Ali al-
Farisi, sebagaimana direpresentasikan oleh Ibn Jinni dan ‘Abd al-
Qahir al-Jurjani, lalu memperkaya pendekatan ini dengan elemen-
elemen hermeneutika linguistik..29 

Konsep sunnah dengan demikian, yang ia bangun berfokus 
pada dimensi esensia dan prinsip-prinsip substantif, bukan semata-

 
29 L. Anwar, “Hermeneutika Hadis Muhammad Syahrur,” Tajdid: Jurnal Ilmu 
Ushuluddin 20, no. 2 (2023): 120. 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

301 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

mata pada bentuk literalnya. Contoh-contoh penerapan sunnah 
menurut Syahrur dapat dilihat dalam beberapa aspek praktis berikut: 
Sunnah mengenai siwak 

“Siwak adalah pembersih mulut dan mendatangkan keridaan 
Tuhan.” 

 
Siwak pada hakikatnya merupakan upaya menjaga kebersihan 

mulut dan gigi. Pada masa Nabi Muhammad SAW, praktik tersebut 
dijalankan sebagai upaya menjaga kebersihan dan kesehatan mulut 
dengan memanfaatkan kayu arāk yang lazim digunakan oleh 
masyarakat Arab ketika itu. Menurut Muhammad Syahrur, 
pemaknaan terhadap sunnah semacam ini seharusnya dilakukan 
secara kontekstual, dengan menitikberatkan pada esensi ajarannya, 
bukan semata-mata pada bentuk teknis yang terikat oleh kondisi 
historis tertentu. 
 Dengan demikian, yang menjadi inti dari sunnah siwāk 
bukanlah penggunaan kayu arāk secara literal, melainkan nilai yang 
dikandungnya, yaitu menjaga kebersihan mulut. Dalam konteks 
modern, nilai tersebut dapat direalisasikan melalui penggunaan sikat 
dan pasta gigi, sehingga esensi sunnah tetap terpelihara meskipun 
media yang digunakan berbeda. Dengan kata lain, praktik sikat gigi 
merupakan bentuk penerapan substansi dari sunnah siwak, karena 
yang diteladani adalah tujuannya, bukan sekedar meniru alat yang 
digunakan Nabi pada masanya.30 
 
Sunnah konsumsi kurma dan susu 

Dari Abu Hurairah, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: “Tidaklah seseorang 
memakan sesuatu yang baik dari makanan atau minuman, kecuali itu 
akan menjadi kebaikan baginya ketika dimakannya, meskipun itu 
hanya susu dan kurma.” 

 Konsumsi kurma merupakan bagian dari tradisi sosial 
masyarakat Arab. Buah kurma menjadi komoditas pertanian utama 
yang tumbuh sesuai dengan kondisi geografis wilayah tersebut. Selain 
kurma, minum susu juga termasuk kebiasaan yang mengakar dalam 
kehidupan orang Arab, mengingat banyaknya masyarakat yang 

 
30 Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam 
Kontemporer, terj. S. Syamsuddin dan B. Dzikri 2016 



Dedi Prayoga 

 

302 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

memelihara unta dan kambing sebagai sumber penghasilan dan 
pangan. Oleh karena itu, kurma dan susu menjadi unsur penting 
dalam pola konsumsi masyarakat Arab dan tidak terpisahkan dari 
kehidupan sehari-hari mereka. Tradisi tersebut secara alamiah juga 
menjadi bagian dari kehidupan Nabi Muhammad SAW. Tidak 
mungkin Nabi hidup di tengah masyarakat Arab tanpa mengenal dan 
mengonsumsi makanan serta minuman yang menjadi ciri khas 
lingkungannya. Dengan demikian, konsumsi kurma dan susu oleh 
Nabi harus dipahami sebagai praktik kultural yang lahir dari konteks 
sosialnya.  

Secara substansial, hal ini dapat dipahami sebagai ajakan agar 
umat Islam mengonsumsi makanan dan minuman yang berasal dari 
lingkungan dan tanah airnya masing-masing. Untuk memperoleh 
pemahaman yang utuh mengenai konsep sunnah yang selama ini 
sering dipahami secara parsial, diperlukan peninjauan ulang terhadap 
teks-teks hadis yang ada. Hadis-hadis yang terhimpun dalam berbagai 
kitab klasik perlu diklasifikasikan kembali berdasarkan konteks waktu 
dan situasi periwayatannya. Merujuk pada konsep sunnah yang 
dikemukakan oleh Muhammad Syahrur, pemaknaan hadis secara 
tekstual maupun esensial harus selalu diletakkan dalam kerangka 
nash Al-Kitab. Hadis-hadis yang berkaitan dengan ibadah, hudud, 
dan akhlak memiliki kedudukan tersendiri yang perlu dipahami 
secara cermat. Sementara itu, hadis-hadis yang berfungsi menjelaskan 
suatu konsep hendaknya dipahami dari sisi metodologinya, bukan 
semata-mata dari rumusan definisinya. Misalnya, dalam memahami 
hadis tentang pencurian, penetapan hukum tidak dapat dilakukan 
secara langsung tanpa terlebih dahulu merumuskan definisi 
pencurian itu sendiri secara jelas dan kontekstual.31 
 
Hadits Ghoibiyat 
 Penolakan Muhammad Syahrur terhadap hadis-hadis yang 
bernuansa metafisik, meskipun hadis tersebut berstatus sahih, 
merupakan konsekuensi logis dari kerangka epistemologis yang ia 
bangun. Sikap ini berangkat dari prinsip dasarnya bahwa hadis dan 
al-Sunnah tidak dapat disamakan dengan wahyu. Hal ini ia sampaikan 
dalam karyanya Nahwa Ushul Al-Jadidah li Al-Fiqh Al-Islamy :Fiqh 
Mar’ah 
Hadits tentang hari kiamat 

 
31 Ibid. 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

303 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

“Dari Jabir ibn ‘Abdullah, ia berkata: Aku mendengar 
Rasulullah SAW. bersabda: ‘Aku ditanya tentang hari kiamat.’ 
Rasul bersabdal: ‘Sesungguhnya hari kiamat itu hanya milik 
Allah.’ Nabi kemudian bersumpah bahwa hari kiamat akan 
datang atas penduduk bumi setelah 100 tahun” 

Syahrur menolak hadis ini, sebab sudah jelas bahwa pengetahuan 
tentang kiamat hanyalah milik Allah. Hal ini diperkuat dengan dalil 
Al-Qur’an Surah Al-A‘raf ayat 187.” 
 Pemaknaan sunnah menurut Syahrur dengan demikian dapat 
kita pahami, tidak dapat dibatasi pada dimensi tekstual semata. Dalam 
kerangka hermeneutik modern, sunnah harus dipahami dengan 
memasukkan variabel-variabel kemodernan sehingga esensi ajaran 
dapat ditangkap tanpa keluar dari batas-batas makna substantif yang 
ditetapkan Al-Qur’an. Dengan demikian, sunnah berfungsi sebagai 
metode untuk membaca secara lebih luas keberadaan teks hadis. Dari 
titik inilah distingsi Syahrur antara al-sunnah al-Rasūliyyah dan al-
sunnah al-Nabawiyyah menjadi penting sebagai pendekatan 
kontemporer dalam menafsirkan hadis. Keduanya bukan sekedar 
kategori konseptual, melainkan alat metodologis yang 
memungkinkan pembaca menangkap makna eksplisit sekaligus 
implisit dari teks. Dalam perspektif ini, hadis tidak dipahami sebagai 
produk makna yang final, tetapi sebagai instrumen epistemologis 
untuk menggali makna. Konsekuensinya, pendekatan terhadap 
sunnah dengan kerangka demikian membuka ruang ijtihad yang lebih 
luas, sehingga pesan- pesan etik, normatif, dan sosial dari teks dapat 
ditangkap secara lebih kontekstual dan Adaptif terhadap 
perkembangan zaman 
 
Hermeneutika Sunnah dalam Kitab Nahwa Usul Jadidah Li Al-Fiqh 
Al-Islami 

Muhammad Syahrur dalam karya Naḥwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh 
al-Islāmī, menawarkan rekonstruksi ushul fikih yang secara mendasar 
mengubah posisi hadis dalam penetapan hukum Islam. Dalam 
kerangka ini, hadis tidak lagi diperlakukan sebagai sumber hukum 
yang bersifat absolut dan final, melainkan ditempatkan secara 
fungsional dan kontekstual. Syahrur menegaskan pembedaan antara 
sunnah Nabi yang bersifat historis (Al-sunnah al-nabawiyyah) dan 
sunnah yang bersifat risalah (Al-sunnah Al-Rasūliyyah). Sunnah 



Dedi Prayoga 

 

304 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

nabawiyyah dipahami sebagai praktik Nabi Muhammad saw. yang 
lahir dari konteks sosial, budaya, dan historis masyarakat Arab abad 
ke-7, sehingga tidak secara otomatis mengikat secara universal dan 
transhistoris. Sebaliknya, sunnah rasuliyyah diposisikan sebagai 
bagian dari misi kerasulan yang berkaitan langsung dengan 
penyampaian risalah Ilahi, khususnya ketentuan hukum yang 
bersumber dari Al-Qur’an dan berada dalam kerangka ḥudūd Allāh 
(batas-batas normatif yang ditetapkan Tuhan).  

Syahrur dengan pembedaan ini, menolak pandangan klasik 
yang menyamakan seluruh hadis sebagai legislasi hukum yang sejajar 
dengan Al-Qur’an. Hadis, dalam pandangannya, berfungsi terutama 
sebagai penjelas dan ilustrasi kontekstual atas praktik Nabi, bukan 
sebagai sumber hukum independen yang bersifat mengikat secara 
mutlak. Pendekatan tersebut sekaligus menegaskan penekanan 
Syahrur pada Al-Qur’an dan teori ḥudūd sebagai fondasi utama 
hukum Islam, serta membuka ruang ijtihad yang kontekstual dan 
dinamis tanpa melampaui batas-batas normatif yang telah ditetapkan 
wahyu. Secara metodologis, melalui Naḥwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-
Islāmī, Syahrur menggeser otoritas hadis dari posisi hukum final 
menuju sumber historis-kontekstual yang harus dibaca ulang dalam 
kerangka Al-Qur’an dan realitas sosial modern. Pendekatan ini 
memungkinkan hukum Islam tetap relevan, rasional, dan adaptif, 
tanpa kehilangan landasan normatifnya.32 
 Pemikiran Syahrur dalam karya ini telah menimbulkan 
diskursus yang sangat luas di berbagai kalangan intelektual Muslim. 
Para pendukungnya memandang bahwa tawaran ushul fikih baru 
tersebut merupakan langkah penting yang membuka peluang 
rekonstruksi hukum Islam secara lebih rasional, kontekstual, dan 
sejalan dengan tuntutan modernitas tanpa harus menanggakan dasar-
dasar normatif yang bersumber dari wahyu. Sebaiknya, kritik 
diarahkan kepada Syahrur karena dianggap melakukan dekonstruksi 
metodologis yang terlalu ekstrem, kurang menguasai tradisi ‘ulūm Al-
Qur’ān klasik, serta berpotensi melemahkan struktur epistemologis 
hukum Islam. Meskipun demikian, tidak dapat disangka bahwa 
Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī telah menjadi salah satu rujukan 
kunci dalam perdebatan kontemporer mengenali ijtihad, terutama 
dalam isu-isu reformasi hukum keluarga, kesetaraan gender, serta 

 
32 Muhammad Syahrur, Nahwa Uṣūl Jaldīdah li al-Fiqh al-Islāmī (Damaskus: al-
Ahali li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2009), 23-28 



Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

305 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

hubungan antara teks wahyu dengan konteks sosial tempat ia 
dipraktikkan.33 
 
Kesimpulan 
 Dari penelitian di atas mengenai konsep Sunnah al-Rasūliyyah 
dan Sunnah al-Nabawiyyah, dapat disimpulkan bahwa Muhammad 
Syahrur menegaskan pentingnya rekonstruksi pemahaman sunnah 
sebagai respons atas dinamika zaman modern. Syahrur menawarkan 
pendekatan yang memadukan analisis linguistik-semantik, 
pembacaan historis-kontekstual, serta kerangka hermeneutika 
kontemporer guna menegaskan kembali batas-batas otoritas sunnah 
dalam penetapan hukum Islam. Melalui pendekatan ini, sunnah tidak 
dipahami secara seragam dan ahistoris, melainkan ditempatkan sesuai 
dengan fungsi dan konteksnya, sehingga hukum Islam tetap memiliki 
relevansi, rasionalitas, dan daya adaptif terhadap perubahan sosial 
tanpa keluar dari landasan normatif Al-Qur’an.. 
 Muhammad Syahrur merekonstruksi konsel Sunnah dengan 
menelusuri tiga istilah kunci dalam Al-Qur’an, Al-Ittibā’ bersifat neltral 
dan dapat bernilai positif maupun negatif: Al-Qudwah 
menggambarkan teladan yang juga dapat berlangsung dalam 
kebaikan atau keburukan; sementara Al-Uswah merupakan bentuk 
keteladanan konstruktif yang menekankan perbaikan diri. Syahrur 
memandang Al-Uswah sebagai istilah yang paling tepat untuk 
memperjelas makna Sunnah yang autentik. Kemudian tiga kondisi 
eksistensi dalam pemikiran Syahrur (kainunah, ṣairurah, ṣayrurah) 
tidak dapat dilepaskan dari konsep Al-Qur’an sebagai Al-tanzīl al-
ḥakīm. 
 Kerangka ini menjadi pemahannya untuk mendefiniskan 
wahyu dan membedakan antara wahyu, hadits dan sunnah. Sunnah 
dalam pandangan Syahrur dibagi kepada dua yaitu sunnah Al- 
Rasuliyyah yang sifatnya otoritatif dan wajib karena menyangkut 
persoalan Nabi sebagai Rasul yang kedua sunnah An-Nabawiyyah 
yaitu sunnah Muhammad sebagai seorang Nabi bukan bagian dari 
Risālah Ilahi, melainkan ekspresi manusia Nabi dalam budaya Arab. 

 
33 Lihat analisis kritis dalam Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-
First Century: AL Contextualist Approach (London: Routledge, 2014), 88–92. 
 



Dedi Prayoga 

 

306 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

Secara metodologis, teori Syahrur membuka ruang bagi 
rekontekstualisasi, rasionalisasi teks, dan pembaruan ijtihad. Ia 
menunjukkan bahwa Sunnah bukan sekedar kumpulan riwayat, tetapi 
juga proses interpretatif Nabi dalam menerapkan hukum Allah sesuai 
zamanNya. Oleh karena itu, umat Islam dituntut untuk 
mengembangkan bentuk ijtihad yang relevan dengan konteks 
kontemporer tanpa Mengabaikan nilai-nilai dasar Al-Qur’an. Teori 
As-Sunnah yang dikemukakan oleh syahrur tidak hanya menawarkan 
perspektif baru mengenali kedudukan Sunnah, tetapi juga 
memberikan kerangka epistemologis bagi pembaruan fiqh, 
penyegaran pemikiran keagamaan, dan upaya menjembatani antara 
tradisi dan modernitas dalam kehidupan umat Islam masa kini. 
 
Daftar Pustaka 

Abidin, Zainal. “Pemahaman Sunnah Muhammad Syahrur dan 
Pengembangan Ilmu Hadis.”  MIYAH: Jurnal Studi Islam 
13, no. 2 (Juni 2017): 228-235 

Abdul Fatah. “Konsep Sunnah Perspektif Muhammad Syahrur.” 
Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis  4, no. 1 (2019): 25–32. 

Abdul Majid. “Sejarah Pemeliharaan Hadis Nabi Pra-Kodifikasi: Studi 
Kitab al-Sunnah  Qabla at-Tadwīn karya Muhammad ‘Ajjaj 
al-Khathib.” Jurnal Keislaman dan Humaniora  8, no. 2 
(2021): 256–262. 

Al-Khathib, Muhammad ‘Ajjaj. Ushul al-Hadīts: ‘Ulūmuhu wa 
Mushṭalaḥuhu. Beirut: Dār al- Fikr, 2006. 

Anshori, M. “Sunnah dan Kedudukan Muhammad dalam Pandangan 
Muhammad  Syahrur.” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 17, no. 2 
(2024): 103. 

Anwar, L. “Hermeneutika Hadis Muhammad Syahrur.” Tajdid: Jurnal 
Ilmu Ushuluddin 20,  no. 2 (2023): 120. 

Ardiansyah. “Konsep Sunnah dalam Perspektif Muhammad Syahrur.” 
Miqot: Jurnal Ilmu- Ilmu Keislaman 33, no. 1 (2009): 4–9. 

Andi, Azhari, Luqman Hakim, dan Mutawakkil Hibatullah. 
“Reinterpretasi Sunnah (Studi  Pemikiran Muhammad 
Syahrur terhadap Sunnah).” Living Hadis: Journal of Hadith 
 Studies 1, no. 1 (2016) 

Eickelman, Dale F. “Muhammad Syahrur and the Printed Word.” ISIM 
Newsletter 7 (April  22, 2016). Diakses dari: 
http://www.isim.nl/newsletter/7/fealtures/2.html  

http://www.isim.nl/newsletter/7/features/2.html


Rekonstruksi Hermeneutika Sunnah: 
Distingsi Sunnah Rasūliyyah dan Sunnah Nabawiyyah Muhammad Syahrur 

 

 
 

307 El Nubuwwah Jurnal Studi  Hadis, 3 (2), 2025: 282-307 
 

El Karimah, Mia Fitriah. “Rekonstruksi terhadap Konsep Sunnah 
dalam Pemikiran  Muhammad Syahrur.” Al-Dhikra: Jurnal 
Studi Quran dan Hadis 5, no. 1 (2023): 57–66. 

Fanani, Muhyar. Fiqh Madani: Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern. 
Yogyakarta: PT  KIS  Printing Cemerlang, 2010. 

Hakim, N., dan T. P. Rini. “Sunnah Perspektif Muhammad Syahrur.” 
Al-Adabiyal: Jurnal  Kebudayaan dan Keagamaan 15, no. 1 
(2020): 1–5. 

Haris, A. “Hermeneutika Hadis: Teori Pemahaman Hadis Nabi.” Disertasi, 
Program  Pascasarjana, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 
2011. 

Haris, Abdul. Usul al-Hadits: Teori Dasar Studi Hadis Nabi Muhammad 
SAW. Vol. II.  Yogyakarta: Fakultas Ekonomi dan 
Bisnis Islam, UIN Sunan Kalijaga, 2023. 

Khoiri, M. Alim. “Rekonseptualisasi Ijtihad Muhammad (Telaah 
Hermeneutis Pemikiran  Muhammad Syahrur tentang As-
Sunnah).” Universum: Jurnal Keislaman dan  Kebudayaan 16, no. 
1 (Juni 2022) 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS 
Group, 2012. 

Syahrur, Muhammad. al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu‘Āṣirah. 
Damaskus: al-Ahālī li al- Ṭ ibā‘ah wa al-Nashr wa al-
Tawzī‘, 1990. 

Syahrur, Muhammad. al-Sunnah al-Rasūliyyah wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah: Ru’yah Jadīdah.  Beirut/Damaskus: Dār al-Sāqī & 
al-Ahliyya, 2012. 

Syahrur, Muhammad. Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī: Fiqh al-
Mar’ah. Damaskus: al-   Al-hālī li al-Tawzī‘, 2000. 

Syahrur, Muhammad. Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam 
Kontemporer.  Diterjemahkan oleh S. Syamsuddin dan B. 
Dzikri. 2016. 


