€1 Qi

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 135-156
P-ISSN: 2988 - 1943, E-ISSN: 2988 - 1528
DOI:-https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.19274

Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan
Sains

Wildan Firdaus
Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia
email: 2384031011@student.iainmadura.ac.id

Sulalah Khairina
Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia
email: 23364032012@student.iainmadura.ac.id

Khairul Muttaqin*
Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia
email: muttaqin@iaginmadura.ac.id

*corresponding author

Article history: Received: May 30, 2023, Revised: November 04, 2025; Accepted November 20,
2025: Published: December 30, 2025

Abstract:

The understanding of the Earth’s layered structure has
continued to develop within modern geological studies. Earth
sciences describe the planet as consisting of several distinct
layers— the crust, mantle, outer core, and inner core—each
with unique physical and chemical characteristics that play
essential roles in geological dynamics such as plate tectonics,
volcanism, and earthquakes. Meanwhile, Islamic tradition,
through the hadiths of the Prophet Muhammad (peace be upon
him), also contains indications of the Earth’s layered nature,
particularly in narrations mentioning the “seven layers of the
Earth.” Although hadiths are not scientific texts, some scholars
view these narrations as containing conceptual hints about the
Earth’s layered structure.

Author correspondence email: muttagin@iainmadura.ac.id @ @ @
Available online at: http://ejournal.jainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/ o e
Copyright (c) 2025 by El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis


https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.19274
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/
mailto:23364032012@student.iainmadura.ac.id

Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

136

This study aims to explore the concept of the Earth’s layers from
two perspectives: modern science and hadith studies. Using a
qualitative-descriptive approach based on library research, this
study examines relevant hadiths through a basic analysis of their
chains of transmission and textual meaning, and compares them
with contemporary geological literature. The findings reveal a
conceptual intersection between the indications found in hadith
and the scientific understanding of the Earth’s structure,
especially regarding the presence of vertically arranged layers.
Ulama interpret the “seven Earths” in various ways—some
symbolically or spiritually, while others attempt to relate them
to modern scientific divisions such as the lithosphere,
asthenosphere, mesosphere, and the Earth’s core layers.

Keywords:
Earth’s Layers; Prophetic Hadith; Geology; Sciense

Abstrak:
Pemahaman mengenai struktur lapisan bumi terus berkembang
dalam kajian geologi modern. Ilmu kebumian telah memetakan
bumi sebagai planet berlapis yang terdiri dari kerak, mantel, inti
luar, dan inti dalam, masing-masing dengan karakteristik fisik
dan kimia yang berbeda serta berperan penting dalam dinamika
geologis seperti pergerakan lempeng, vulkanisme, dan gempa
bumi. Di sisi lain, tradisi keislaman melalui hadis Nabi
Muhammad saw. juga memuat isyarat tentang keberlapisan
bumi, khususnya melalui hadis yang menyebutkan “tujuh lapis
bumi”. Meskipun hadis bukan teks ilmiah, sebagian ulama
menilai bahwa hadis tersebut mengandung petunjuk tentang
struktur bumi yang berlapis. Penelitian ini bertujuan
mengeksplorasi konsep lapisan bumi dari dua perspektif, yaitu
sains modern dan kajian hadis. Dengan metode kualitatif-
deskriptif berbasis studi pustaka, penelitian ini menelaah hadis-
hadis relevan melalui analisis sanad dan matan secara
sederhana, serta membandingkannya dengan literatur geologi
kontemporer. Hasil kajian menunjukkan adanya titik temu
konseptual antara isyarat hadis dan struktur bumi menurut
sains, terutama dalam hal keberadaan lapisan yang tersusun
secara vertikal. Hadis tentang “tujuh bumi” dipahami ulama
secara beragam: sebagian menafsirkannya secara simbolik atau
spiritual, sementara sebagian lainnya mencoba mengaitkannya

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
dengan pembagian ilmiah modern seperti litosfer, astenosfer,
mesosfer, dan inti bumi.

Kata Kunci:
Lapisan Bumi; Hadis; Geologi; Sains

Pendahuluan

Kajian mengenai struktur lapisan bumi merupakan salah satu
bidang penting dalam ilmu kebumian modern. Melalui
perkembangan geologi dan geofisika, para ilmuwan telah berhasil
memetakan bumi sebagai entitas berlapis yang tersusun atas kerak,
mantel, inti luar, dan inti dalam, masing-masing dengan karakteristik
fisik dan kimia yang berbeda serta peran signifikan dalam dinamika
planet, seperti tektonik lempeng, vulkanisme, dan aktivitas seismik.
Pemahaman ini tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki
implikasi praktis dalam mitigasi bencana alam, eksplorasi sumber
daya, dan keberlanjutan lingkungan. Oleh karena itu, struktur bumi
menjadi tema sentral dalam diskursus ilmiah kontemporer.

Di sisi lain, tradisi keilmuan Islam, khususnya dalam sumber
hadis Nabi Muhammad saw., juga memuat sejumlah pernyataan yang
menyinggung fenomena kebumian. Salah satu yang paling sering
dikaji adalah hadis tentang “tujuh lapis bumi” (sab’u aradin), yang
diriwayatkan dalam berbagai kitab hadis otoritatif seperti Sahih al-
Bukhari dan Sahih Muslim. Hadis ini pada mulanya muncul dalam
konteks etika dan hukum, khususnya terkait larangan kezaliman
dalam pengambilan hak orang lain. Namun demikian, redaksi hadis
yang menyebutkan adanya lapisan-lapisan bumi telah membuka
ruang interpretasi yang lebih luas, termasuk dalam perspektif
kosmologi dan pemahaman tentang struktur alam semesta.

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk
membangun dialog ilmiah yang proporsional antara teks keagamaan
dan sains modern. Selama ini, kajian hadis cenderung difokuskan
pada aspek normatif, hukum, dan moral, sementara dimensi
kosmologis dan naturalistiknya kurang mendapat perhatian
metodologis yang memadai. Sebaliknya, sebagian kajian yang
mencoba mengaitkan hadis dengan sains modern kerap terjebak pada
pendekatan apologetik, yang memaksakan kesesuaian literal antara
teks hadis dan teori ilmiah yang bersifat tentatif. Kondisi ini menuntut
adanya kajian yang lebih hati-hati, kritis, dan metodologis dalam

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 137



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin
membaca hadis-hadis yang berkaitan dengan fenomena alam,
khususnya struktur bumi.

Dapat dicatat dalam konteks tinjauan pustaka (state of the art),
bahwa ulama klasik seperti Ibn Hajar al-*Asqalani, al-Nawawi, dan al-
Qurtubi telah membahas hadis tentang tujuh lapis bumi dalam
kerangka teologis dan linguistik. Mereka menegaskan kewajiban
mengimani kandungan hadis tersebut tanpa harus mengetahui detail
empirisnya, serta membuka kemungkinan pemaknaan bahwa “tujuh
bumi” menunjuk pada lapisan, wilayah, atau entitas bumi yang
berbeda. Penafsiran ini bersifat non-teknis dan tidak dimaksudkan
sebagai penjelasan ilmiah tentang struktur fisik bumi.

Sementara itu, dalam diskursus kontemporer, sejumlah sarjana
Muslim mulai mendekati hadis-hadis kosmologis dengan perspektif
interdisipliner. Tokoh seperti Zaghloul al-Najjar memandang bahwa
hadis dan ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang bumi
mengandung isyarat ilmiah (i‘jaz ‘ilmi) yang baru dapat dipahami
seiring perkembangan sains modern. Dalam kerangka ini, konsep
“tujuh lapis bumi” dipandang memiliki korespondensi konseptual
dengan stratifikasi bumi dalam ilmu geologi, baik berdasarkan sifat
kimiawi maupun fisiknya. Namun, pendekatan ini juga menuai kritik
karena berpotensi menyederhanakan kompleksitas teks hadis dan
mengaburkan perbedaan epistemologis antara wahyu dan sains.

Di bidang ilmu kebumian sendiri, literatur geologi modern
telah berkembang pesat dalam menjelaskan struktur internal bumi
melalui metode tidak langsung, terutama analisis gelombang seismik.
Pembagian bumi ke dalam beberapa lapisan utama, bahkan hingga
sub-lapisan yang lebih rinci, menunjukkan bahwa bumi memang
memiliki struktur berlapis yang kompleks dan bertingkat secara
vertikal. Namun, kajian ilmiah ini berdiri di atas basis empiris dan
metodologi observasional, yang secara epistemologis berbeda dari
pendekatan tekstual dalam studi hadis.

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada wupaya
menyandingkan dua tradisi keilmuan tersebut secara kritis dan
proporsional. Penelitian ini tidak bertujuan untuk membuktikan
kebenaran hadis melalui sains, maupun menundukkan teks hadis
pada teori geologi modern. Sebaliknya, penelitian ini berupaya
membaca hadis-hadis tentang bumi melalui analisis sanad dan matan

138 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
secara tematik, lalu mendialogkannya dengan konsep struktur bumi
dalam sains sebagai bentuk relasi konseptual, bukan identifikasi
literal. Dengan demikian, penelitian ini menempati posisi tengah
antara pendekatan normatif-teologis dan pendekatan saintifik,
sekaligus menghindari klaim i‘jaz ‘ilmi yang berlebihan.

Berdasarkan latar belakang tersebut, masalah utama dalam
penelitian ini dapat dirumuskan sebagai berikut: bagaimana konsep
lapisan bumi yang termuat dalam hadis-hadis Nabi Muhammad saw.
dipahami dalam tradisi keilmuan Islam, dan sejauh mana konsep
tersebut memiliki irisan konseptual dengan pemahaman struktur
bumi dalam sains modern? Pertanyaan ini mencakup dua dimensi
utama, yaitu dimensi tekstual-hadis dan dimensi ilmiah-geologis,
yang perlu dianalisis secara terpisah namun dialogis.

Sejalan dengan perumusan masalah tersebut, penelitian ini
bertujuan untuk: pertama; mengidentifikasi dan menganalisis hadis-
hadis yang berbicara tentang lapisan bumi melalui pendekatan
tematik, kedua menelaah penafsiran ulama klasik dan kontemporer
terhadap hadis-hadis tersebut, dan ketiga membandingkan temuan
kajian hadis dengan konsep struktur lapisan bumi dalam ilmu geologi
modern untuk menemukan titik temu konseptual maupun batas-batas
epistemologisnya. Penelitian ini tidak dimaksudkan sebagai pengujian
hipotesis kuantitatif, melainkan sebagai kajian kualitatif-interpretatif
yang bertujuan memperkaya pemahaman integratif antara wahyu dan
ilmu pengetahuan.

Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat
memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan studi hadis
tematik, khususnya pada isu-isu kosmologi dan sains, serta
memperkuat kerangka dialog antara tradisi keilmuan Islam dan ilmu
pengetahuan modern secara lebih kritis, metodologis, dan
bertanggung jawab.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode studi pustaka (library research) yang berorientasi pada analisis
teks dan konstruksi makna. Pendekatan kualitatif dipilih karena objek
kajian penelitian ini berupa hadis Nabi Muhammad saw. beserta
literatur keilmuan yang relevan, yang menuntut pemahaman
interpretatif dan analitis, bukan pengukuran kuantitatif. Dalam

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 139



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

konteks kajian hadis dan sains, pendekatan ini memungkinkan
peneliti menelaah relasi konseptual antara teks keagamaan dan
temuan ilmiah tanpa mereduksi karakter epistemologis masing-
masing disiplin. Oleh karena itu, penelitian ini tidak diarahkan pada
verifikasi empiris atau eksperimen laboratorium, melainkan pada
pembacaan kritis terhadap sumber-sumber tertulis yang otoritatif dan
representatif.

Sumber data penelitian diperoleh melalui penelusuran
sistematis terhadap literatur primer dan sekunder. Sumber primer
dalam kajian hadis meliputi kitab-kitab hadis kanonik, seperti Sahih al-
Bukharti, Sahth Muslim, serta beberapa kitab sunan dan musnad yang
memuat riwayat tentang bumi dan lapisannya. Untuk memperdalam
pemahaman makna hadis, digunakan pula kitab-kitab syarah hadis
yang diakui otoritasnya dalam tradisi keilmuan Islam, seperti Fath al-
Bari karya Ibn Hajar al-‘Asqalani dan Syarh Sahih Muslim karya al-
Nawawi. Di samping itu, data dari disiplin sains diperoleh dari
literatur geologi dan geofisika modern yang membahas struktur
internal bumi, baik dalam bentuk buku teks akademik maupun karya
pengantar ilmiah yang relevan dengan topik penelitian.

Setelah data terkumpul, tahap berikutnya adalah proses
klasifikasi dan pengkodean data secara tematik. Hadis-hadis yang
relevan diklasifikasikan berdasarkan kesamaan isu, khususnya yang
mengandung redaksi tentang “tujuh lapis bumi” atau indikasi
keberlapisan bumi. Setiap hadis kemudian diberi kode tematik, seperti
dimensi normatif-hukum, dimensi kosmologis, dan dimensi teologis.
Penafsiran ulama terhadap hadis tersebut juga dikategorikan
berdasarkan pendekatan yang digunakan, baik literal, simbolik,
maupun kontekstual. Sementara itu, data dari literatur sains
dikodekan berdasarkan model stratifikasi bumi menurut sifat fisik dan
kimianya, sehingga memudahkan proses pemetaan konseptual antara
data hadis dan data ilmiah.

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan yang saling
berkesinambungan. Tahap pertama adalah analisis tekstual hadis
dengan menelusuri redaksi hadis yang relevan serta melakukan takhrij
sederhana untuk memastikan status keautentikan sanad dan matan
hadis. Takhrij dalam penelitian ini bersifat verifikatif, bukan kritik
sanad mendalam, sehingga fokus pada penetapan kualitas umum

140 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
hadis sebagai dasar analisis makna. Tahap kedua adalah analisis
tematik (mawdii7), yaitu memahami hadis dalam keseluruhan
konteksnya dengan mempertimbangkan penjelasan ulama, latar
kemunculan hadis, serta tujuan normatifnya. Tahap ketiga adalah
analisis komparatif-konseptual, yakni membandingkan temuan kajian
hadis dengan konsep struktur lapisan bumi dalam sains modern untuk
mengidentifikasi titik temu dan batas-batas epistemologisnya.

Kerangka teoretis penelitian ini bertumpu pada pendekatan
hadis tematik dan paradigma dialog wahyu dan sains. Pendekatan
hadis tematik dipilih karena memungkinkan hadis dipahami secara
integral berdasarkan tema tertentu, bukan secara parsial atau
atomistik. Adapun paradigma dialog wahyu-sains digunakan untuk
menempatkan hadis dan sains sebagai dua sistem pengetahuan yang
berbeda secara epistemologis, namun dapat dipertemukan pada level
konseptual. Pemilihan kerangka ini bertujuan menghindari
kecenderungan saintifikasi hadis yang berlebihan, sekaligus menolak
sikap dikotomis yang memisahkan secara kaku antara teks keagamaan
dan ilmu pengetahuan modern.

Metode penelitian ini dirancang secara bertahap dan
sistematis, mulai dari penentuan pendekatan, pengumpulan dan
pengkodean data, hingga analisis tematik dan komparatif. Susunan
metodologis tersebut diharapkan mampu menghasilkan pembacaan
yang proporsional terhadap hadis-hadis tentang struktur bumi,
sekaligus menghadirkan dialog ilmiah yang kritis antara kajian hadis
dan sains kebumian. Pendekatan ini juga menegaskan bahwa tujuan
penelitian bukanlah menundukkan hadis pada teori ilmiah yang
bersifat dinamis, melainkan memperkaya pemahaman terhadap teks
keagamaan melalui kerangka keilmuan yang bertanggung jawab.

Hasil dan Pembahasan
Struktur Lapisan Bumi Menurut Sains
Bumi sebagai tempat tinggal manusia memiliki struktur
berlapis yang telah lama menjadi objek kajian utama dalam ilmu
kebumian. Geologi modern menjelaskan bahwa bumi tersusun atas
beberapa lapisan internal yang berbeda, yang secara umum dibagi
menjadi empat lapisan utama, yaitu kerak bumi (crust), mantel
(mantle), inti luar (outer core), dan inti dalam (inner core). Pembagian ini
didasarkan pada perbedaan sifat kimia, fisika, dan seismik dari
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 141



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

masing-masing lapisan, yang diketahui melalui analisis gelombang
seismik akibat gempa bumi. Pemahaman tentang struktur berlapis ini
menjadi fondasi penting dalam kajian geologi kontemporer karena
berkaitan langsung dengan dinamika internal bumi, seperti
pergerakan lempeng tektonik, aktivitas vulkanik, serta pembentukan
medan magnet bumi.!

Menariknya, konsep bumi yang berlapis tidak hanya
ditemukan dalam tradisi sains modern, tetapi juga telah lama hadir
dalam sumber-sumber keislaman, khususnya hadis Nabi Muhammad
saw. Hadis tentang sab” aradin (tujuh lapis bumi) yang diriwayatkan
dalam Sahih al-Bukhari dan Sahih Muslim menunjukkan bahwa
gagasan tentang keberlapisan bumi telah dikenal dalam wacana
keagamaan Islam sejak abad ke-7. Penelitian mutakhir yang dilakukan
oleh Muhammad Anshori dan Abdul Haris menunjukkan bahwa
hadis tersebut memiliki sanad yang sahih serta memungkinkan untuk
dibaca secara dialogis dengan konsep stratigrafi geologi modern,
mulai dari kerak hingga inti dalam bumi.2? Kajian ini menegaskan
bahwa hadis tentang tujuh bumi tidak dapat serta-merta dipahami
sebagai narasi simbolik semata, melainkan memiliki potensi makna
kosmologis yang relevan wuntuk dikaji secara ilmiah dan
interdisipliner.

Selain hadis, Al-Qur’an juga memberikan isyarat kosmologis
yang serupa, khususnya dalam QS. At-Talag [65]:12 yang
menyebutkan penciptaan “tujuh langit dan dari bumi semisal itu”.
Sejumlah kajian tafsir kontemporer menafsirkan ayat ini sebagai
indikasi bahwa bumi memiliki struktur berlapis secara konsentris
dalam satu entitas planet, bukan sebagai tujuh bumi yang terpisah
secara horizontal. Penafsiran ini diperkuat oleh pendekatan astronomi
dan geologi yang melihat bumi sebagai sistem berlapis yang

T R. W. Van Bemmelen, Geologi Cekungan Indonesia (Jakarta: Pradnya
Paramita, 1949), hlm. 25.

2 Muhammad Anshori dan Abdul Haris, “The Hadith of the Seven Earth
Layers: A Scientific and Validity-Based Reappraisal,” Millati: Journal of
Islamic Studies and Humanities 10, no. 1 (2025),
https:/ /doi.org/10.18326 / millati.v10i1.3272

142 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156


https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272

Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
terintegrasi.> Dalam perspektif filsafat Islam, konsep tujuh bumi juga
dibaca secara multidimensional, mencakup dimensi fisik dan
simbolik, sebagaimana dianalisis oleh J. Junj hunwala dengan merujuk
pada pemikiran Jung, Corbin, serta sumber-sumber hadis.* Dengan
demikian, pemahaman tentang struktur lapisan bumi menjadi titik
temu yang menarik antara sains modern, hadis Nabi, dan refleksi
filosofis Islam, tanpa harus menafikan perbedaan epistemologis di
antara ketiganya.

Kerak bumi merupakan lapisan terluar planet yang relatif tipis
namun memiliki peran fundamental dalam menopang kehidupan.
Ketebalannya bervariasi antara sekitar 5 kilometer pada kerak
samudera hingga +70 kilometer pada kerak benua. Kerak samudera
bersifat lebih tipis dan padat karena didominasi oleh batuan basaltik,
sedangkan kerak benua lebih tebal dan ringan karena tersusun atas
batuan granitik. Perbedaan karakteristik ini menjelaskan mengapa
kerak benua lebih stabil dan mampu menopang ekosistem daratan.
Dalam kajian geologi kontemporer, kerak bumi dipahami bukan
sebagai lapisan statis, melainkan bagian dinamis dari sistem litosfer
yang terus mengalami perubahan akibat aktivitas internal bumi.>

Di bawah kerak bumi terdapat lapisan mantel yang
membentang hingga kedalaman sekitar 2.900 kilometer. Mantel
tersusun atas batuan silikat padat yang bersifat plastis, sehingga
mampu mengalir sangat lambat dalam skala waktu geologis. Aliran
konveksi di dalam mantel inilah yang menjadi penggerak utama
pergeseran lempeng tektonik, yang kemudian memicu berbagai
fenomena geodinamik seperti gempa bumi, aktivitas vulkanik, dan
pembentukan pegunungan. Kajian pendidikan sains mutakhir
menegaskan bahwa pemahaman tentang mantel sebagai lapisan
transisi antara kerak dan inti bumi sangat penting untuk menjelaskan

3 “ An Interpretation of the Qur'an, Surat At-Talaq, 65:12,” Journal of Qur'anic
Studies and Research (UTHM Publisher, 2023),
https:/ /publisher.uthm.edu.myv/ojs/index.php/jgsr/article/view /13884

4]. Junj hunwala, “The Seven Earths and Seven Heavens in the Light of
Jung, Corbin, and Islamic Sources,” International Journal of Philosophy
(Tabriz University, 2021),
https:/ /philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ce
b17c9e0.

5 Eko Sutanto, Pengantar Geologi (Bandung: ITB Press, 1992), 47.

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 143



https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0.pdf
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0.pdf

Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

dinamika permukaan bumi secara komprehensif.¢ Dengan demikian,
struktur berlapis bumi tidak hanya menunjukkan stratifikasi vertikal,
tetapi juga relasi kausal antara lapisan-lapisan tersebut.

Menariknya, konsep bumi berlapis dalam geologi modern
memiliki korespondensi konseptual dengan narasi keagamaan dalam
Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw., khususnya hadis tentang
“tujuh lapis bumi”. Sejumlah kajian interdisipliner menafsirkan
konsep ini tidak semata sebagai uraian fisik, melainkan sebagai
struktur kosmik yang merepresentasikan keteraturan ciptaan Tuhan.
Dalam perspektif filsafat Islam, sebagaimana dianalisis melalui
pendekatan simbolik oleh Corbin dan Jung, lapisan-lapisan bumi
dapat dipahami sebagai realitas bertingkat yang mencerminkan
harmoni antara alam material dan dimensi metafisis.” Kajian hadis dan
Al-Qur’an kontemporer juga menegaskan bahwa penyebutan bumi
berlapis dalam teks wahyu bukan bertujuan menjelaskan detail teknis
geologi, tetapi memberi isyarat kosmologis yang selaras dengan
temuan ilmiah modern tanpa harus identik secara literal.® Pendekatan
ini memungkinkan dialog konstruktif antara sains kebumian dan studi
Islam tanpa menundukkan salah satunya secara epistemologis.

Inti luar bumi berada di bawah mantel, dengan kedalaman
sekitar 2.900 hingga 5.150 kilometer. Inti ini terdiri dari logam-logam
cair, seperti besi dan nikel. Pergerakan logam cair dalam inti luar
menghasilkan medan magnet bumi yang penting untuk melindungi
permukaan bumi dari radiasi matahari dan angin matahari. Di bawah
inti luar terdapat inti dalam bumi yang padat dan sangat panas,
bahkan suhunya diperkirakan mencapai lebih dari 5.000°C. Walaupun
suhu sangat tinggi, tekanan ekstrem logam di inti dalam tetap dalam
bentuk padat.?

¢F. D. Lutfiani et al., “Development of Interactive E-Books on Earth's Surface
Layers,” Jurnal Pijar MIPA, Vol. 20 No. 1 (2025), 12-15.

7”N. N. Hutagalung, “A Conceptual Analysis Based on the Qur'an and Hadith
(Environment & Earth),” Mugaddimah: Journal of Islamic Studies, Vol. 15 No.
5 (2024), 45-48.

8 Ibid., 49-52.

9 Tarbuck dan Lutgens, [Imu Bumi dan Antariksa (Jakarta: Erlangga, 2006),
hlm. 101.

144 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
IImuwan memperoleh informasi ini bukan melalui penggalian
langsung, melainkan dari analisis gelombang seismik yang merambat
saat terjadi gempa bumi. Gelombang ini mengalami pembiasan dan
refleksi ketika melewati lapisan-lapisan bumi yang berbeda
kepadatan. Dari perilaku gelombang tersebut, para ahli dapat
memetakan batas antar lapisan serta memperkirakan komposisinya.
Studi ini dikenal sebagai metode tidak langsung dalam memahami
unterior bumi.0
Pengetahuan tentang bumi penting dalam berbagai aspek
kehidupan, mulai dari bencana alam seperti gempa bumi dan letusan
gunung berapi hingga eksplorasi sumber daya alam seperti mineral
dan energi fosil. Selain itu, pemahaman tentang dinamika lapisan
bumi juga berperan dalam pengembangan teknologi lingkungan dan
sistem peringatan dini bencana alam. Oleh karena itu, kajian ilmiah
terhadap struktur bumi tidak hanya bersifat akademis tapi juga
implikatif.11

LERL L

Y

Gambar 1. Struktur Lapisan Bumi

10 Kusumadinata, Seismologi Dasar (Bandung: ITB Press, 1979), hlm. 89
1 Teguh Kurniawan, Geodinamika dan Struktur Bumi (Yogyakarta:
Deepublish, 2017), hlm. 135.
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 145



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin
Hadis Tentang Tujuh Lapisan Bumi

Hadis mengenai tujuh lapisan bumi merupakan salah satu
hadis yang mengandung isyarat ilmiah dalam Al-Sunnah. Hadis
tersebut diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari dan Imam Muslim:

Gl e e 1A o B 06 alb oW e i Jsf
“Barang siapa yang mengambil sejengkal tanah secara

zalim, maka Allah akan membebankannya (dengan dosa)
hingga ke tujuh lapis bumi pada hari kiamat.”

Hadis ini disebutkan dalam kitab Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim,
Musnad Ahmad dan Musannaf Ibn Abi Syaibah.!2 Selain itu, hadis ini
juga disebutkan dalam Sunan Al-Darimi, Sunan Al-Sagir Ii al-Baihaqji,
Sahih Ibn Hibban, dan Mu’jam al-Kabir Ii al-Thabrani!® dengan redaksi
sebagai berikut:
Gl e e 538 L6 i 23V G gl
Hadis ini secara eksplisit menyebutkan tentang “tujuh lapis
bumi” sab'i aradin. Dalam konteks hukum, hadis ini menegaskan
besarnya ancaman bagi orang yang mengambil hak orang lain secara
zalim, bahkan hanya sejengkal tanah. Namun, dalam konteks ilmiah,
para ulama dan cendekiawan muslim modern menilai bahwa hadis ini
juga mengandung isyarat bahwa bumi memiliki struktur berlapis.

12 Muhammad bin Isma’il Abtu Abdullah al-Bukhari. Sahih Bukhari, Juz 4
(Lebanon: Dar Thaq al-Najah, 1422 H), 107. Muslim bin Hajjaj Aba Hasan al-
Qusyairi al-Naisabari. Sahih Muslim, Juz 3 (Beirat: Dar lhya” al-Turas al-
Arabi, t.th), 1231. Aba Abdullah Ahmad bin Muhammad bin Hanbal al-
Syaibani. Musnad Ahmad bin Hanbal, Juz 3 (Beirtt: Muassasah al-Risalah,
2001), 178. Syaibah, Abu Bakr bin Abi. Musannaf Ibn Abi Syaibah, Juz 4
(Riyad: Maktabah al-Rusyd, 1409 M), 449.

1B Darimi (al) Aba Muhammad. Sunan al-Darimi, Juz 3 (Saudi Arabia: Dar
Mugni Li al-Nasyr wa al-TawzI", 2000), 1699. Ahmad bin Husain al-Baihaqi.
Sunan Al-Sagir Ii al-Baihagi. Juz 2 (Pakistan: Jami’ah al-Dirasat al-Islamiyah,
1989), 312. Muhammad bin Hibban. Sahih Ibn Hibban, Juz 7 (Beirat:
Mu'assasah al-Risalah, 1993), 468. Sulayman bin Ahmad Abu Qasim al-
Thabrani. Mu’jam al-Kabir Ii al-Thabrani, Juz 3 (Beirtt: Muassasah al-Risalah,
1984), 55.

146 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
Para mufassir dan ahli hadis klasik seperti Ibn Hajar al-
‘Asqalani menyebut bahwa maksud dari “tujuh bumi” bisa bermakna
tujuh lapisan, tujuh wilayah, atau tujuh bagian berbeda dari bumi.
Sementara itu, penafsiran kontemporer cenderung mengaitkannya
dengan fakta ilmiah bahwa bumi memang terdiri atas beberapa
lapisan, seperti kerak, mantel, dan inti, yang terbagi lagi menjadi
beberapa sub-lapisan.

Interpretasi Ulama Terhadap Hadis

Hadis mengenai tujuh lapisan bumi (sab‘u aradin) merupakan
salah satu riwayat yang sejak masa awal Islam telah menarik perhatian
para ulama, baik dari kalangan ahli hadis, mufasir, maupun teolog.
Hadis ini diriwayatkan dalam berbagai kitab hadis otoritatif dan
secara normatif muncul dalam konteks peringatan keras terhadap
kezaliman, khususnya dalam pengambilan hak orang lain atas tanah.
Nabi Muhammad saw. menegaskan bahwa siapa pun yang
mengambil sejengkal tanah secara zalim akan dibebani dosa hingga
tujuh lapis bumi pada hari kiamat. Meskipun konteks utama hadis ini
bersifat etis dan hukum, redaksi yang menyebutkan “tujuh bumi”
secara eksplisit telah membuka ruang refleksi yang luas mengenai
struktur kosmos, khususnya bumi, dalam pandangan Islam.

Ungkapan “sab’u aradin” dalam hadis tersebut menjadi titik
tolak perdebatan interpretatif di kalangan ulama. Secara linguistik,
lafaz ini menunjukkan bilangan tujuh dan objek berupa bumi, yang
secara zahir dapat dipahami sebagai entitas yang berjumlah atau
berlapis. Namun, para ulama sepakat bahwa pemaknaan hadis tidak
dapat dilepaskan dari prinsip kehati-hatian metodologis, terutama
ketika hadis menyentuh wilayah ghaib atau kosmologi. Oleh karena
itu, sejak periode klasik, para pensyarah hadis berusaha menjelaskan
makna “tujuh bumi” dengan tetap menjaga keseimbangan antara
makna tekstual dan keterbatasan akal manusia dalam menjangkau
hakikat ciptaan Allah.

Imam al-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim menegaskan
bahwa hadis tentang tujuh lapis bumi harus diterima sebagaimana
adanya, tanpa menuntut penjelasan empiris atau visual tentang
bentuk dan hakikat lapisan-lapisan tersebut. Menurutnya, yang
dimaksud dengan “tujuh bumi” adalah tujuh bagian atau lapisan bumi
yang berbeda, yang keberadaannya diketahui oleh Allah SWT.
Penegasan al-Nawawi ini penting karena menunjukkan sikap

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 147



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

epistemologis ulama hadis klasik yang memprioritaskan iman
terhadap khabar sadiq dari Nabi, sekaligus mengakui keterbatasan
pengetahuan manusia dalam memahami realitas kosmik secara
menyeluruh. Dengan demikian, hadis ini diposisikan sebagai bagian
dari perkara yang wajib diimani, meskipun detailnya berada di luar
jangkauan pengalaman inderaw.!4

Pandangan senada juga dikemukakan oleh Imam al-Qurtubi,
yang menolak keharusan untuk mengetahui bentuk fisik atau struktur
material dari tujuh lapis bumi tersebut. Dalam perspektifnya, upaya
memaksakan penjelasan teknis terhadap hadis semacam ini justru
berpotensi menggeser fokus utama hadis, yaitu aspek moral dan
teologisnya. Al-Qurtubi menekankan bahwa kebenaran hadis tidak
bergantung pada kemampuan manusia untuk memverifikasinya
secara empiris, melainkan pada otoritas kenabian dan kejujuran
wahyu. Sikap ini mencerminkan paradigma teologis klasik yang
menempatkan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi,
sementara akal berfungsi untuk memahami makna normatifnya,
bukan menuntut penjelasan saintifiknya.

Ibn Hajar al-’Asqalani dalam Fath al-Bari memberikan uraian
yang lebih variatif dengan mengemukakan berbagai pendapat ulama
terkait makna “tujuh bumi”. Ia menyebutkan bahwa sebagian ulama
memahami tujuh bumi sebagai lapisan-lapisan yang bertumpuk atau
sejajar, sementara sebagian lainnya memahaminya sebagai tujuh
wilayah atau entitas bumi yang berbeda. Ibn Hajar tidak mengunci
makna hadis pada satu penafsiran tunggal, melainkan membuka
ruang pluralitas interpretasi selama tidak bertentangan dengan
prinsip dasar akidah. Ia juga menegaskan bahwa zahir hadis memang
menunjukkan adanya tujuh entitas bumi, tetapi syariat tidak
memberikan penjelasan rinci tentang struktur, jarak, atau karakteristik
masing-masing lapisan tersebut.'>

Pendekatan Ibn Hajar ini menunjukkan sikap metodologis yang
penting dalam studi hadis, yaitu keterbukaan terhadap kemungkinan
makna tanpa spekulasi berlebihan. Dengan mengumpulkan dan

14 Al-Nawawi, Syarh Shahih Muslim, Juz 11 (Beirut: Dar Ihya” al-Turats al-
‘Arabi, 1996), him. 48.

15 Ibnu Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari, Juz 5 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1379 H),
hlm. 103.

148 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
mengemukakan berbagai pandangan wulama, Ibn Hajar tidak
berpretensi menyelesaikan persoalan kosmologi, melainkan
menegaskan batas antara apa yang dinyatakan oleh teks dan apa yang
diserahkan kepada pengetahuan Allah. Pendekatan semacam ini
menjadi fondasi penting bagi diskursus kontemporer, karena
menyediakan kerangka klasik yang tidak menutup kemungkinan
dialog dengan ilmu pengetahuan modern, tanpa harus mengorbankan
otoritas teks hadis.

Memasuki era modern, hadis tentang tujuh lapis bumi mulai
dibaca ulang dalam konteks perkembangan ilmu kebumian. Ulama
dan cendekiawan Muslim kontemporer, seperti Zaghloul al-Najjar,
mencoba memahami hadis ini dengan mempertimbangkan temuan
geologi dan geofisika tentang struktur internal bumi. Menurut al-
Najjar, bumi secara ilmiah memang tersusun atas lapisan-lapisan yang
berbeda, baik berdasarkan sifat fisik maupun kimianya, seperti
litosfer, astenosfer, mantel bawah, inti luar, dan inti dalam. Struktur
berlapis ini, meskipun tidak identik secara literal dengan pembagian
“tujuh bumi” dalam hadis, dapat dipahami sebagai bentuk stratifikasi
vertikal yang sejalan secara konseptual.16

Hadis tentang “tujuh lapis bumi” tidak hanya dibahas dalam
kitab-kitab syarah hadis, tetapi juga mendapat perhatian serius dalam
karya-karya tafsir dan teologi. Para ulama memahami bahwa redaksi
hadis ini mengandung dimensi kosmologis yang tidak dapat
dilepaskan dari pandangan dunia Islam tentang penciptaan alam.
Oleh karena itu, pendekatan yang digunakan umumnya bersifat
integratif, dengan memadukan analisis kebahasaan, teologis, dan
kosmologis, tanpa terjebak pada spekulasi empiris yang melampaui
batas nash.

Al-Khattabi (w. 388 H), salah satu ulama hadis terkemuka,
menegaskan bahwa hadis-hadis yang berbicara tentang struktur
kosmos harus dipahami dalam kerangka pengagungan terhadap
kekuasaan Allah dan keteraturan ciptaan-Nya. Menurutnya,
penyebutan angka tujuh dalam konteks bumi menunjukkan realitas
objektif yang memiliki hikmah tertentu, meskipun hikmah tersebut

16 Zaghloul El-Naggar, Tafsir al-Ayat al-Kawniyyah, (Kairo: Majma’ al-
Buhuts al-Islamiyyah, 2002), hlm. 211-213.
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 149



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

tidak sepenuhnya dapat dijangkau oleh akal manusia.l” Al-Khattabi
menolak pendekatan alegoris murni yang mengosongkan makna zahir
hadis, sekaligus mengingatkan agar umat Islam tidak memaksakan
tafsir teknis yang tidak didukung oleh nash.

al-Tabari (w. 310 H) memberikan kontribusi penting melalui
penafsirannya terhadap ayat Al-Qur’an yang menyebut penciptaan
tujuh langit dan bumi yang semisal dengannya (QS. al-Talaq [65]: 12).
Al-Tabari menegaskan bahwa frasa mithlahunna menunjukkan
keserupaan dari sisi jumlah dan struktur, bukan dari sisi fungsi atau
hakikat fisiknya. ® Dengan demikian, bumi dipahami memiliki
struktur bertingkat sebagaimana langit, meskipun rincian tentang
bentuk dan mekanismenya tidak dijelaskan secara eksplisit dalam
wahyu. Tafsir ini menjadi dasar penting bagi pemahaman kosmologi
Islam yang mengakui keberlapisan bumi sebagai bagian dari tatanan
ilahi.

Pandangan al-Tabari tersebut diperkuat oleh Ibn Kathir (w.
774 H), yang dalam tafsirnya menyatakan bahwa hadis tentang tujuh
lapis bumi dan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengannya saling
menjelaskan satu sama lain. Ibn Kathir menegaskan bahwa bumi
terdiri atas beberapa lapisan yang berada di bawah satu sama lain,
sebagaimana langit tersusun di atas satu sama lai.»?

Meskipun demikian, ia menolak upaya untuk menentukan
secara pasti karakteristik fisik dari setiap lapisan, karena hal tersebut
tidak memiliki dasar yang jelas dalam nash dan tidak berdampak
langsung pada tujuan syariat.

Dari sudut pandang teologi, Fakhr al-Din al-Razi (w. 606 H)
memberikan analisis yang lebih filosofis terhadap konsep bumi
berlapis. Dalam Mafatih al-Ghayb, al-Razi menyatakan bahwa struktur
berlapis dalam alam semesta mencerminkan prinsip keteraturan
(nizam) dan kebijaksanaan (hikmah) Allah dalam menciptakan alam.20

17 Abt Sulayman Hamd ibn Muhammad al-Khattabi, Ma‘alim al-Sunan (Beirut:
Dar al-Ma'rifah, 1981), 4:220-222.

18 Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an (Beirut:
Mu’assasah al-Risalah, 2000), 23:395-397.

¥ Isma‘il ibn “Umar Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim (Riyadh: Dar
Tayyibah, 1999), 8:146-148.

20 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghayb (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), 30:78-81.

150 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
Menurutnya, penyebutan lapisan-lapisan bumi dalam wahyu tidak
dimaksudkan untuk memberikan pengetahuan teknis, melainkan
untuk mengarahkan manusia pada pengakuan akan kompleksitas dan
keteraturan ciptaan Tuhan. Pendekatan al-Razi ini menunjukkan
bahwa kosmologi Islam sejak awal telah terbuka terhadap refleksi
rasional tanpa harus kehilangan landasan teologisnya.

Ulama hadis lain, seperti al-Bayhaqi (w. 458 H), juga
menyinggung hadis tentang tujuh lapis bumi dalam karya-karyanya.
Al-Bayhaqi menekankan bahwa hadis tersebut termasuk dalam
kategori hadis sahih yang wajib diterima, meskipun kandungannya
menyentuh perkara yang berada di luar pengalaman empiris
manusia.2! la menegaskan bahwa keabsahan hadis tidak bergantung
pada kemampuan manusia untuk memverifikasinya secara ilmiah,
melainkan pada validitas periwayatan dan kejujuran Nabi sebagai
sumber wahyu. Sikap ini memperkuat prinsip dasar dalam studi hadis
bahwa otoritas teks lebih utama daripada spekulasi rasional.

Tradisi ulama pasca-klasik, al-Shawkani (w. 1250 H)
memberikan pandangan yang relatif moderat dalam menyikapi hadis-
hadis kosmologis. Dalam Nayl al-Awtar, ia menyatakan bahwa hadis
tentang tujuh lapis bumi harus dipahami sesuai dengan makna
zahirnya, kecuali terdapat dalil kuat yang mengharuskan
penakwilan.22 Namun, al-Shawkani juga mengingatkan bahwa makna
zahir tersebut tidak meniscayakan pemahaman teknis yang rinci
tentang struktur bumi, karena tujuan utama hadis adalah peringatan
moral terhadap kezaliman dan penegasan kekuasaan Allah.

Pendekatan kehati-hatian ini juga terlihat dalam karya al-
San‘ani (w. 1182 H), yang menegaskan bahwa hadis-hadis tentang
kosmos sebaiknya dipahami dalam kerangka iman dan refleksi, bukan
sebagai sumber informasi saintifik.2

Al-San’ani menolak kecenderungan untuk menjadikan hadis
sebagai legitimasi teori-teori alam yang bersifat spekulatif, karena hal
tersebut berpotensi mengaburkan tujuan utama wahyu. Sikap ini

2l Ahmad ibn al-Husayn al-Bayhaqi, al-Sunan al-Kubra (Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah, 2003), 6:96-98.
2 Muhammad ibn “Ali al-Shawkani, Nayl al-Awtir (Beirut: Dar al-Jil, 1973),
5:260-262.
2 Muhammad ibn Isma‘il al-San‘ani, Subul al-Salam (Beirut: Dar al-Fikr, 1995),
4:112-114.
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 151



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin
relevan dalam konteks modern, ketika sebagian kalangan berusaha
mengaitkan teks agama secara langsung dengan teori sains tertentu.

Dengan merujuk pada pandangan para ulama tersebut, dapat
disimpulkan bahwa tradisi keilmuan Islam memiliki pendekatan yang
relatif konsisten dalam menyikapi hadis tentang tujuh lapis bumi. Para
ulama menerima keberadaan bumi yang berlapis sebagai realitas yang
diinformasikan oleh wahyu, namun menahan diri dari upaya untuk
menjelaskan detail fisiknya secara spekulatif. Pendekatan ini
memberikan ruang yang luas bagi perkembangan ilmu pengetahuan,
sekaligus menjaga integritas metodologis studi hadis.

Dalam konteks diskusi kontemporer, pendekatan klasik ini
dapat dijadikan landasan epistemologis untuk membangun dialog
antara hadis dan sains. Struktur bumi yang berlapis sebagaimana
dijelaskan oleh geologi modern dapat dipahami sebagai manifestasi
empiris dari keteraturan kosmik yang telah diisyaratkan oleh wahyu.
Namun, kesesuaian ini bersifat konseptual dan analogis, bukan identik
atau literal. Dengan demikian, hadis tentang tujuh lapis bumi tetap
diposisikan sebagai teks keagamaan yang mengandung pesan teologis
dan kosmologis, sementara sains berfungsi menjelaskan mekanisme
alam berdasarkan metode empirisnya sendiri.

Pendekatan semacam ini menunjukkan bahwa studi hadis
tidak Dbersifat ahistoris atau anti-ilmiah, melainkan memiliki
fleksibilitas epistemologis yang tinggi. Dengan tetap berpijak pada
literatur klasik dan syarah hadis yang kredibel, kajian hadis dapat
terus dikembangkan secara relevan dalam konteks modern tanpa
kehilangan otoritas dan kedalaman maknanya. Hadis tentang tujuh
lapis bumi, dengan demikian, menjadi contoh konkret bagaimana teks
keagamaan dapat dibaca secara akademik, dialogis, dan bertanggung
jawab dalam menghadapi perkembangan ilmu pengetahuan.

Kesesuaian Antara Hadis dan Temuan Sains

Hadis Nabi Muhammad saw. yang menyebutkan tentang
“tujuh lapis bumi” (sab’u aradin) telah menjadi perhatian serius di
kalangan sarjana Muslim kontemporer, khususnya mereka yang
bergerak dalam kajian interdisipliner antara teks keagamaan dan ilmu
kebumian. Perhatian ini muncul karena hadis tersebut, meskipun
tidak dimaksudkan sebagai teks ilmiah, secara literal menyebut

152 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
keberadaan bumi yang berlapis-lapis. Dalam konteks modern, redaksi
hadis ini sering dipertemukan dengan temuan geologi yang
menjelaskan bahwa bumi memang memiliki struktur internal yang
tersusun secara vertikal dan bertingkat. Kesamaan konseptual inilah
yang mendorong lahirnya diskursus tentang kemungkinan relasi
antara wahyu dan sains tanpa harus mengidentikkan keduanya secara
metodologis.

Struktur bumi dalam ilmu kebumian, secara umum dibagi ke
dalam beberapa lapisan utama, yakni kerak bumi (crust), mantel atas,
mantel bawah, inti luar, dan inti dalam. Pembagian ini didasarkan
pada perbedaan sifat fisik, kimiawi, serta respons material bumi
terhadap gelombang seismik. Jika dianalisis lebih rinci, para ahli
geofisika mengemukakan model stratifikasi bumi yang lebih detail
hingga mencapai tujuh lapisan, yaitu: kerak benua, kerak samudra,
litosfer, astenosfer, mantel bawah, inti luar, dan inti dalam. Model ini
menunjukkan bahwa bumi tidak bersifat homogen, melainkan
tersusun atas lapisan-lapisan yang memiliki karakteristik dan fungsi
yang berbeda, namun saling terhubung dalam satu sistem kebumian
yang utuh.2

Pembagian ilmiah tersebut tentu tidak dapat disamakan secara
literal dengan maksud hadis tentang “tujuh lapis bumi”, karena hadis
hadir dalam konteks normatif dan teologis, bukan sebagai deskripsi
geofisika. Namun demikian, kemiripan dalam hal konsep
keberlapisan (stratifikasi vertikal) menunjukkan adanya irisan
konseptual yang patut dikaji secara akademik. Beberapa ilmuwan
Muslim, seperti Zaghloal al-Najjar, menilai bahwa hadis ini
mengandung isyarat ilmiah (i’jaz ‘ilmi), dalam arti memberikan
petunjuk global tentang realitas alam yang baru dapat dipahami secara
lebih rinci melalui perkembangan ilmu pengetahuan modern.
Pandangan ini tidak dimaksudkan untuk menjadikan hadis sebagai
buku teks sains, melainkan sebagai indikasi bahwa wahyu dan alam
berada dalam satu horizon kebenaran yang saling berkelindan.

Relasi konseptual antara hadis dan sains ini juga diperkuat oleh
ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara tentang struktur kosmos. Dalam
Surah At-Talaq ayat 12, Allah berfirman: “Allah-lah yang menciptakan

2 [rwandy Arif dan Sonny Wibisono, Geologi: Suatu Pengantar (Jakarta: Ul
Press, 2017), hlm. 45-
49.
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 153



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin
tujuh langit dan dari bumi semisal itu...” (QS. At-Talaq [65]: 12). Frasa
mithlahunna (semisal itu) dipahami oleh banyak mufasir sebagai
isyarat bahwa bumi, sebagaimana langit, memiliki struktur berlapis.
Penafsiran modern kemudian menyandingkan ayat ini dengan hadis-
hadis sahih tentang tujuh lapis bumi sebagai dasar konseptual bagi
pemahaman kosmologi Islam yang bersifat bertingkat dan terstruktur.
Meski demikian, para ulama dan sarjana hadis menegaskan
bahwa kesesuaian antara hadis dan sains tidak boleh dipahami secara
reduktif, apalagi sampai menundukkan kebenaran wahyu kepada
teori ilmiah yang bersifat dinamis dan tentatif. Hadis tetap dipahami
sebagai sumber ajaran ilahi yang kebenarannya berdiri secara
independen dari pembuktian empiris. Namun, ketika temuan sains
modern menunjukkan realitas alam yang sejalan dengan isyarat
wahyu, hal tersebut dapat dipahami sebagai penguatan keimanan dan
refleksi atas keteraturan ciptaan Allah. Dengan pendekatan ini, dialog
antara hadis dan sains tidak berhenti pada klaim kesesuaian semata,
melainkan berkembang menjadi upaya epistemologis untuk
memahami alam sebagai ayat-ayat kauniyyah yang selaras dengan
ayat-ayat qauliyyah dalam Al-Qur’an dan Sunnah.?

Kesimpulan

Kajian terhadap struktur lapisan bumi dari perspektif hadis
dan sains menunjukkan bahwa keduanya memiliki titik temu
konseptual yang penting. Ilmu geologi modern menjelaskan bumi
sebagai susunan berlapis mulai dari kerak, mantel, inti luar, hingga
inti dalam, yang masing-masing memiliki karakteristik fisik dan kimia
yang berbeda. Temuan ini sejalan dengan isyarat hadis Nabi saw.
mengenai keberadaan “tujuh lapis bumi”, meskipun hadis tersebut
pada dasarnya memiliki tujuan moral-etis, bukan penjelasan ilmiah.

Para ulama klasik memahami hadis ini sebagai penegasan
adanya lapisan-lapisan bumi yang hanya diketahui Allah, sementara
ulama kontemporer melihat adanya kemungkinan kesesuaian dengan
temuan ilmiah tanpa memaksakan penafsiran literal. Dengan
demikian, pemahaman terhadap hadis perlu tetap berada dalam

% Yusuf al-Qaradawi, Kaifa Nata’amal Ma’a al-Sunnah al-Nabawiyyah
(Kairo: Dar al-Syurugq, 1990), hIm. 92-93.

154 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains
koridor kehati-hatian metodologis, yakni tidak menundukkan teks
agama pada teori ilmiah yang bersifat dinamis.

Artikel ini menegaskan bahwa dialog antara wahyu dan sains
merupakan pendekatan integratif yang saling memperkaya. Sains
memberikan data empiris yang membantu memahami fenomena
alam, sedangkan hadis dan teks keagamaan menghadirkan dimensi
spiritual serta etika dalam memaknai ciptaan Allah. Sinergi keduanya
membuka ruang bagi lahirnya epistemologi yang lebih komprehensif,
harmonis, dan relevan dengan perkembangan keilmuan modern.

Daftar Pustaka

“An Interpretation of the Qur'an, Surat At-Talaq, 65:12.” Journal of
Qur'anic Studies and Research. UTHM Publisher, 2023.
https:/ /publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqgsr/ articl
e/view /13884

Anshori, Muhammad, dan Abdul Haris. “The Hadith of the Seven
Earth Layers: A Scientific and Validity-Based Reappraisal.”
Millati: Journal of Islamic Studies and Humanities 10, no. 1
(2025). https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272

Arif, Irwandy, dan Sonny Wibisono. Geologi: Suatu Pengantar. Jakarta:
UI Press, 2017.

Baihagqi (al), Ahmad ibn al-Husayn. al-Sunan al-Kubra. Juz 6. Beirut: Dar
al-Kutub al-"Ilmiyyah, 2003.

, Ahmad ibn al-Husayn. Sunan al-Saghir li al-Baihagi. Juz 2.
Pakistan: Jami‘ah al-Dirasat al-Islamiyyah, 1989.

Bemmelen, R. W. van. Geologi Cekungan Indonesia. Jakarta: Pradnya
Paramita, 1949.

Bukhari (al), Muhammad ibn Isma‘il Aba ‘Abd Allah. Sahih al-Bukhari.
Juz 4. Lebanon: Dar Tuq al-Najah, 1422 H.

Darimi (al), Aba Muhammad. Sunan al-Darimi. Juz 3. Saudi Arabia: Dar
Mughni li al-Nashr wa al-Tawzi’, 2000.

Hunwala, J. Junj. “The Seven Earths and Seven Heavens in the Light of
Jung, Corbin, and Islamic Sources.” International Journal of
Philosophy. Tabriz University, 2021.
https:/ /philosophy.tabrizu.ac.ir/article 13852 e58b1b2542
179dc01fc5ef8ceb17c9e0

Hutagalung, N. N. “A Conceptual Analysis Based on the Qur'an and
Hadith (Environment & Earth).” Mugaddimah: Journal of
Islamic Studies 15, no. 5 (2024).

El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156 155



https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884
https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884
https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0

Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttagin

Ibn Abi Shaybah, Aba Bakr. Musannaf Ibn Abi Shaybah. Juz 4. Riyadh:
Maktabah al-Rushd, 1409 H.

Ibn Hanbal, Ahmad ibn Muhammad. Musnad Ahmad ibn Hanbal. Juz 3.
Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 2001.

Ibn Hibban, Muhammad ibn Hibban. Sahth Ibn Hibban. Juz 7. Beirut:
Mu’assasah al-Risalah, 1993.

Ibn Kathir, Isma‘il ibn “Umar. Tafsir al-Qur’an al-"Azim. Jil. 8. Riyadh:
Dar Tayyibah, 1999.

Khattabi (al), Abt Sulayman Hamd ibn Muhammad. Ma‘alim al-Sunan.
Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1981.

Kurniawan, Teguh. Geodinamika dan Struktur Bumi. Yogyakarta:
Deepublish, 2017.

Kusumadinata. Seismologi Dasar. Bandung: ITB Press, 1979.

Lutfiani, F. D., et al. “Development of Interactive E-Books on Earth's
Surface Layers.” Jurnal Pijar MIPA 20, no. 1 (2025): 12-15.

Muslim ibn al-Hajjaj Aba al-Hasan al-Qushayri al-Naysaburi. Sahih
Muslim. Juz 3. Beirut: Dar Ihya” al-Turath al-"Arabi, t.th.

Naggar (al), Zaghloul. Tafsir al-Ayat al-Kawniyyah. Kairo: Majma’ al-
Buhuth al-Islamiyyah, 2002.

Qaradawi (al), Yasuf. Kayfa Nata’amal Ma’a al-Sunnah al-Nabawiyyah.
Kairo: Dar al-Shurag, 1990.

Razi (al), Fakhr al-Din. Mafatih al-Ghayb. Jil. 30. Beirut: Dar al-Fikr,
1981.

San‘ani (al), Muhammad ibn Isma‘il. Subul al-Salam. Jil. 4. Beirut: Dar
al-Fikr, 1995.

Shawkani (al), Muhammad ibn “Ali. Nayl al-Awtar. Jil. 5. Beirut: Dar al-
Jil, 1973.

Sutanto, Eko. Pengantar Geologi. Bandung: ITB Press, 1992.

Tabari (al), Muhammad ibn Jarir. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an.
Jil. 23. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 2000.

Tarbuck, Edward J., dan Frederick K. Lutgens. Ilmu Bumi dan Antariksa.
Jakarta: Erlangga, 2006.

Thabrani (al), Sulayman ibn Ahmad Abu al-Qasim. al-Mu‘jam al-Kabir.
Juz 3. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1984.

156 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156



