
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (2), 2025: 135-156 
P-ISSN: 2988 - 1943, E-ISSN: 2988 - 1528 

DOI: https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.19274 
 

Author correspondence email: muttaqin@iainmadura.ac.id  
Available online at: http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/ 
Copyright (c) 2025 by El Nubuwwah  Jurnal Studi Hadis 
 

 
 

 

Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan 
Sains 

 
Wildan Firdaus 

Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia 
email: 2384031011@student.iainmadura.ac.id 

 

Sulalah Khairina 
Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia 

email: 23364032012@student.iainmadura.ac.id 
 

Khairul Muttaqin*  
 Universitas Islam Negeri Madura, Indonesia 

email: muttaqin@iainmadura.ac.id 
 

*corresponding author 

 
 Article history: Received: May 30, 2023, Revised: November 04, 2025; Accepted November 20, 

2025: Published: December 30, 2025 

 
Abstract: 

The understanding of the Earth’s layered structure has 
continued to develop within modern geological studies. Earth 
sciences describe the planet as consisting of several distinct 
layers— the crust, mantle, outer core, and inner core—each 
with unique physical and chemical characteristics that play 
essential roles in geological dynamics such as plate tectonics, 
volcanism, and earthquakes. Meanwhile, Islamic tradition, 
through the hadiths of the Prophet Muhammad (peace be upon 
him), also contains indications of the Earth’s layered nature, 
particularly in narrations mentioning the “seven layers of the 
Earth.” Although hadiths are not scientific texts, some scholars 
view these narrations as containing conceptual hints about the 
Earth’s layered structure. 

 

https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.19274
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/elnubuwwah/
mailto:23364032012@student.iainmadura.ac.id


Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
136 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

This study aims to explore the concept of the Earth’s layers from 
two perspectives: modern science and hadith studies. Using a 
qualitative-descriptive approach based on library research, this 
study examines relevant hadiths through a basic analysis of their 
chains of transmission and textual meaning, and compares them 
with contemporary geological literature. The findings reveal a 
conceptual intersection between the indications found in hadith 
and the scientific understanding of the Earth’s structure, 
especially regarding the presence of vertically arranged layers. 
Ulama interpret the “seven Earths” in various ways—some 
symbolically or spiritually, while others attempt to relate them 
to modern scientific divisions such as the lithosphere, 
asthenosphere, mesosphere, and the Earth’s core layers. 

 

Keywords: 
Earth’s Layers; Prophetic Hadith; Geology; Sciense 

 
Abstrak: 

Pemahaman mengenai struktur lapisan bumi terus berkembang 
dalam kajian geologi modern. Ilmu kebumian telah memetakan 
bumi sebagai planet berlapis yang terdiri dari kerak, mantel, inti 
luar, dan inti dalam, masing-masing dengan karakteristik fisik 
dan kimia yang berbeda serta berperan penting dalam dinamika 
geologis seperti pergerakan lempeng, vulkanisme, dan gempa 
bumi. Di sisi lain, tradisi keislaman melalui hadis Nabi 
Muhammad saw. juga memuat isyarat tentang keberlapisan 
bumi, khususnya melalui hadis yang menyebutkan “tujuh lapis 
bumi”. Meskipun hadis bukan teks ilmiah, sebagian ulama 
menilai bahwa hadis tersebut mengandung petunjuk tentang 
struktur bumi yang berlapis. Penelitian ini bertujuan 
mengeksplorasi konsep lapisan bumi dari dua perspektif, yaitu 
sains modern dan kajian hadis. Dengan metode kualitatif-
deskriptif berbasis studi pustaka, penelitian ini menelaah hadis-
hadis relevan melalui analisis sanad dan matan secara 
sederhana, serta membandingkannya dengan literatur geologi 
kontemporer. Hasil kajian menunjukkan adanya titik temu 
konseptual antara isyarat hadis dan struktur bumi menurut 
sains, terutama dalam hal keberadaan lapisan yang tersusun 
secara vertikal. Hadis tentang “tujuh bumi” dipahami ulama 
secara beragam: sebagian menafsirkannya secara simbolik atau 
spiritual, sementara sebagian lainnya mencoba mengaitkannya 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    137 
 

dengan pembagian ilmiah modern seperti litosfer, astenosfer, 
mesosfer, dan inti bumi. 
 

Kata Kunci: 
Lapisan Bumi; Hadis; Geologi; Sains 

 
Pendahuluan 

Kajian mengenai struktur lapisan bumi merupakan salah satu 
bidang penting dalam ilmu kebumian modern. Melalui 
perkembangan geologi dan geofisika, para ilmuwan telah berhasil 
memetakan bumi sebagai entitas berlapis yang tersusun atas kerak, 
mantel, inti luar, dan inti dalam, masing-masing dengan karakteristik 
fisik dan kimia yang berbeda serta peran signifikan dalam dinamika 
planet, seperti tektonik lempeng, vulkanisme, dan aktivitas seismik. 
Pemahaman ini tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki 
implikasi praktis dalam mitigasi bencana alam, eksplorasi sumber 
daya, dan keberlanjutan lingkungan. Oleh karena itu, struktur bumi 
menjadi tema sentral dalam diskursus ilmiah kontemporer. 

Di sisi lain, tradisi keilmuan Islam, khususnya dalam sumber 
hadis Nabi Muhammad saw., juga memuat sejumlah pernyataan yang 
menyinggung fenomena kebumian. Salah satu yang paling sering 
dikaji adalah hadis tentang “tujuh lapis bumi” (sab‘u arāḍīn), yang 
diriwayatkan dalam berbagai kitab hadis otoritatif seperti Ṣaḥīḥ al-
Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim. Hadis ini pada mulanya muncul dalam 
konteks etika dan hukum, khususnya terkait larangan kezaliman 
dalam pengambilan hak orang lain. Namun demikian, redaksi hadis 
yang menyebutkan adanya lapisan-lapisan bumi telah membuka 
ruang interpretasi yang lebih luas, termasuk dalam perspektif 
kosmologi dan pemahaman tentang struktur alam semesta. 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk 
membangun dialog ilmiah yang proporsional antara teks keagamaan 
dan sains modern. Selama ini, kajian hadis cenderung difokuskan 
pada aspek normatif, hukum, dan moral, sementara dimensi 
kosmologis dan naturalistiknya kurang mendapat perhatian 
metodologis yang memadai. Sebaliknya, sebagian kajian yang 
mencoba mengaitkan hadis dengan sains modern kerap terjebak pada 
pendekatan apologetik, yang memaksakan kesesuaian literal antara 
teks hadis dan teori ilmiah yang bersifat tentatif. Kondisi ini menuntut 
adanya kajian yang lebih hati-hati, kritis, dan metodologis dalam 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
138 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

membaca hadis-hadis yang berkaitan dengan fenomena alam, 
khususnya struktur bumi. 

Dapat dicatat dalam konteks tinjauan pustaka (state of the art), 
bahwa ulama klasik seperti Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, al-Nawawī, dan al-
Qurṭubī telah membahas hadis tentang tujuh lapis bumi dalam 
kerangka teologis dan linguistik. Mereka menegaskan kewajiban 
mengimani kandungan hadis tersebut tanpa harus mengetahui detail 
empirisnya, serta membuka kemungkinan pemaknaan bahwa “tujuh 
bumi” menunjuk pada lapisan, wilayah, atau entitas bumi yang 
berbeda. Penafsiran ini bersifat non-teknis dan tidak dimaksudkan 
sebagai penjelasan ilmiah tentang struktur fisik bumi. 

Sementara itu, dalam diskursus kontemporer, sejumlah sarjana 
Muslim mulai mendekati hadis-hadis kosmologis dengan perspektif 
interdisipliner. Tokoh seperti Zaghloūl al-Najjār memandang bahwa 
hadis dan ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara tentang bumi 
mengandung isyarat ilmiah (i‘jāz ‘ilmī) yang baru dapat dipahami 
seiring perkembangan sains modern. Dalam kerangka ini, konsep 
“tujuh lapis bumi” dipandang memiliki korespondensi konseptual 
dengan stratifikasi bumi dalam ilmu geologi, baik berdasarkan sifat 
kimiawi maupun fisiknya. Namun, pendekatan ini juga menuai kritik 
karena berpotensi menyederhanakan kompleksitas teks hadis dan 
mengaburkan perbedaan epistemologis antara wahyu dan sains. 

Di bidang ilmu kebumian sendiri, literatur geologi modern 
telah berkembang pesat dalam menjelaskan struktur internal bumi 
melalui metode tidak langsung, terutama analisis gelombang seismik. 
Pembagian bumi ke dalam beberapa lapisan utama, bahkan hingga 
sub-lapisan yang lebih rinci, menunjukkan bahwa bumi memang 
memiliki struktur berlapis yang kompleks dan bertingkat secara 
vertikal. Namun, kajian ilmiah ini berdiri di atas basis empiris dan 
metodologi observasional, yang secara epistemologis berbeda dari 
pendekatan tekstual dalam studi hadis. 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya 
menyandingkan dua tradisi keilmuan tersebut secara kritis dan 
proporsional. Penelitian ini tidak bertujuan untuk membuktikan 
kebenaran hadis melalui sains, maupun menundukkan teks hadis 
pada teori geologi modern. Sebaliknya, penelitian ini berupaya 
membaca hadis-hadis tentang bumi melalui analisis sanad dan matan 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    139 
 

secara tematik, lalu mendialogkannya dengan konsep struktur bumi 
dalam sains sebagai bentuk relasi konseptual, bukan identifikasi 
literal. Dengan demikian, penelitian ini menempati posisi tengah 
antara pendekatan normatif-teologis dan pendekatan saintifik, 
sekaligus menghindari klaim i‘jāz ‘ilmī yang berlebihan. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, masalah utama dalam 
penelitian ini dapat dirumuskan sebagai berikut: bagaimana konsep 
lapisan bumi yang termuat dalam hadis-hadis Nabi Muhammad saw. 
dipahami dalam tradisi keilmuan Islam, dan sejauh mana konsep 
tersebut memiliki irisan konseptual dengan pemahaman struktur 
bumi dalam sains modern? Pertanyaan ini mencakup dua dimensi 
utama, yaitu dimensi tekstual-hadis dan dimensi ilmiah-geologis, 
yang perlu dianalisis secara terpisah namun dialogis. 

Sejalan dengan perumusan masalah tersebut, penelitian ini 
bertujuan untuk: pertama; mengidentifikasi dan menganalisis hadis-
hadis yang berbicara tentang lapisan bumi melalui pendekatan 
tematik, kedua menelaah penafsiran ulama klasik dan kontemporer 
terhadap hadis-hadis tersebut, dan ketiga membandingkan temuan 
kajian hadis dengan konsep struktur lapisan bumi dalam ilmu geologi 
modern untuk menemukan titik temu konseptual maupun batas-batas 
epistemologisnya. Penelitian ini tidak dimaksudkan sebagai pengujian 
hipotesis kuantitatif, melainkan sebagai kajian kualitatif-interpretatif 
yang bertujuan memperkaya pemahaman integratif antara wahyu dan 
ilmu pengetahuan. 

Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat 
memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan studi hadis 
tematik, khususnya pada isu-isu kosmologi dan sains, serta 
memperkuat kerangka dialog antara tradisi keilmuan Islam dan ilmu 
pengetahuan modern secara lebih kritis, metodologis, dan 
bertanggung jawab. 

   
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode studi pustaka (library research) yang berorientasi pada analisis 
teks dan konstruksi makna. Pendekatan kualitatif dipilih karena objek 
kajian penelitian ini berupa hadis Nabi Muhammad saw. beserta 
literatur keilmuan yang relevan, yang menuntut pemahaman 
interpretatif dan analitis, bukan pengukuran kuantitatif. Dalam 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
140 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

konteks kajian hadis dan sains, pendekatan ini memungkinkan 
peneliti menelaah relasi konseptual antara teks keagamaan dan 
temuan ilmiah tanpa mereduksi karakter epistemologis masing-
masing disiplin. Oleh karena itu, penelitian ini tidak diarahkan pada 
verifikasi empiris atau eksperimen laboratorium, melainkan pada 
pembacaan kritis terhadap sumber-sumber tertulis yang otoritatif dan 
representatif. 

Sumber data penelitian diperoleh melalui penelusuran 
sistematis terhadap literatur primer dan sekunder. Sumber primer 
dalam kajian hadis meliputi kitab-kitab hadis kanonik, seperti Ṣaḥīḥ al-
Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, serta beberapa kitab sunan dan musnad yang 
memuat riwayat tentang bumi dan lapisannya. Untuk memperdalam 
pemahaman makna hadis, digunakan pula kitab-kitab syarah hadis 
yang diakui otoritasnya dalam tradisi keilmuan Islam, seperti Fath al-
Bārī karya Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dan Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim karya al-
Nawawī. Di samping itu, data dari disiplin sains diperoleh dari 
literatur geologi dan geofisika modern yang membahas struktur 
internal bumi, baik dalam bentuk buku teks akademik maupun karya 
pengantar ilmiah yang relevan dengan topik penelitian. 

Setelah data terkumpul, tahap berikutnya adalah proses 
klasifikasi dan pengkodean data secara tematik. Hadis-hadis yang 
relevan diklasifikasikan berdasarkan kesamaan isu, khususnya yang 
mengandung redaksi tentang “tujuh lapis bumi” atau indikasi 
keberlapisan bumi. Setiap hadis kemudian diberi kode tematik, seperti 
dimensi normatif-hukum, dimensi kosmologis, dan dimensi teologis. 
Penafsiran ulama terhadap hadis tersebut juga dikategorikan 
berdasarkan pendekatan yang digunakan, baik literal, simbolik, 
maupun kontekstual. Sementara itu, data dari literatur sains 
dikodekan berdasarkan model stratifikasi bumi menurut sifat fisik dan 
kimianya, sehingga memudahkan proses pemetaan konseptual antara 
data hadis dan data ilmiah. 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan yang saling 
berkesinambungan. Tahap pertama adalah analisis tekstual hadis 
dengan menelusuri redaksi hadis yang relevan serta melakukan takhrīj 
sederhana untuk memastikan status keautentikan sanad dan matan 
hadis. Takhrīj dalam penelitian ini bersifat verifikatif, bukan kritik 
sanad mendalam, sehingga fokus pada penetapan kualitas umum 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    141 
 

hadis sebagai dasar analisis makna. Tahap kedua adalah analisis 
tematik (mawḍū‘ī), yaitu memahami hadis dalam keseluruhan 
konteksnya dengan mempertimbangkan penjelasan ulama, latar 
kemunculan hadis, serta tujuan normatifnya. Tahap ketiga adalah 
analisis komparatif-konseptual, yakni membandingkan temuan kajian 
hadis dengan konsep struktur lapisan bumi dalam sains modern untuk 
mengidentifikasi titik temu dan batas-batas epistemologisnya. 

Kerangka teoretis penelitian ini bertumpu pada pendekatan 
hadis tematik dan paradigma dialog wahyu dan sains. Pendekatan 
hadis tematik dipilih karena memungkinkan hadis dipahami secara 
integral berdasarkan tema tertentu, bukan secara parsial atau 
atomistik. Adapun paradigma dialog wahyu–sains digunakan untuk 
menempatkan hadis dan sains sebagai dua sistem pengetahuan yang 
berbeda secara epistemologis, namun dapat dipertemukan pada level 
konseptual. Pemilihan kerangka ini bertujuan menghindari 
kecenderungan saintifikasi hadis yang berlebihan, sekaligus menolak 
sikap dikotomis yang memisahkan secara kaku antara teks keagamaan 
dan ilmu pengetahuan modern. 

Metode penelitian ini dirancang secara bertahap dan 
sistematis, mulai dari penentuan pendekatan, pengumpulan dan 
pengkodean data, hingga analisis tematik dan komparatif. Susunan 
metodologis tersebut diharapkan mampu menghasilkan pembacaan 
yang proporsional terhadap hadis-hadis tentang struktur bumi, 
sekaligus menghadirkan dialog ilmiah yang kritis antara kajian hadis 
dan sains kebumian. Pendekatan ini juga menegaskan bahwa tujuan 
penelitian bukanlah menundukkan hadis pada teori ilmiah yang 
bersifat dinamis, melainkan memperkaya pemahaman terhadap teks 
keagamaan melalui kerangka keilmuan yang bertanggung jawab. 

  
 
Hasil dan Pembahasan 
Struktur Lapisan Bumi Menurut Sains 

Bumi sebagai tempat tinggal manusia memiliki struktur 
berlapis yang telah lama menjadi objek kajian utama dalam ilmu 
kebumian. Geologi modern menjelaskan bahwa bumi tersusun atas 
beberapa lapisan internal yang berbeda, yang secara umum dibagi 
menjadi empat lapisan utama, yaitu kerak bumi (crust), mantel 
(mantle), inti luar (outer core), dan inti dalam (inner core). Pembagian ini 
didasarkan pada perbedaan sifat kimia, fisika, dan seismik dari 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
142 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

masing-masing lapisan, yang diketahui melalui analisis gelombang 
seismik akibat gempa bumi. Pemahaman tentang struktur berlapis ini 
menjadi fondasi penting dalam kajian geologi kontemporer karena 
berkaitan langsung dengan dinamika internal bumi, seperti 
pergerakan lempeng tektonik, aktivitas vulkanik, serta pembentukan 
medan magnet bumi.1 

Menariknya, konsep bumi yang berlapis tidak hanya 
ditemukan dalam tradisi sains modern, tetapi juga telah lama hadir 
dalam sumber-sumber keislaman, khususnya hadis Nabi Muhammad 
saw. Hadis tentang sab‘ arāḍīn (tujuh lapis bumi) yang diriwayatkan 
dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim menunjukkan bahwa 
gagasan tentang keberlapisan bumi telah dikenal dalam wacana 
keagamaan Islam sejak abad ke-7. Penelitian mutakhir yang dilakukan 
oleh Muhammad Anshori dan Abdul Haris menunjukkan bahwa 
hadis tersebut memiliki sanad yang sahih serta memungkinkan untuk 
dibaca secara dialogis dengan konsep stratigrafi geologi modern, 
mulai dari kerak hingga inti dalam bumi. 2  Kajian ini menegaskan 
bahwa hadis tentang tujuh bumi tidak dapat serta-merta dipahami 
sebagai narasi simbolik semata, melainkan memiliki potensi makna 
kosmologis yang relevan untuk dikaji secara ilmiah dan 
interdisipliner. 

Selain hadis, Al-Qur’an juga memberikan isyarat kosmologis 
yang serupa, khususnya dalam QS. At-Talāq [65]:12 yang 
menyebutkan penciptaan “tujuh langit dan dari bumi semisal itu”. 
Sejumlah kajian tafsir kontemporer menafsirkan ayat ini sebagai 
indikasi bahwa bumi memiliki struktur berlapis secara konsentris 
dalam satu entitas planet, bukan sebagai tujuh bumi yang terpisah 
secara horizontal. Penafsiran ini diperkuat oleh pendekatan astronomi 
dan geologi yang melihat bumi sebagai sistem berlapis yang 

 
1  R. W. Van Bemmelen, Geologi Cekungan Indonesia (Jakarta: Pradnya 

Paramita, 1949), hlm. 25. 
2 Muhammad Anshori dan Abdul Haris, “The Ḥadīth of the Seven Earth 

Layers: A Scientific and Validity-Based Reappraisal,” Millatī: Journal of 
Islamic Studies and Humanities 10, no. 1 (2025), 
https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272 

https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272


Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    143 
 

terintegrasi.3 Dalam perspektif filsafat Islam, konsep tujuh bumi juga 
dibaca secara multidimensional, mencakup dimensi fisik dan 
simbolik, sebagaimana dianalisis oleh J. Junj hunwala dengan merujuk 
pada pemikiran Jung, Corbin, serta sumber-sumber hadis.4 Dengan 
demikian, pemahaman tentang struktur lapisan bumi menjadi titik 
temu yang menarik antara sains modern, hadis Nabi, dan refleksi 
filosofis Islam, tanpa harus menafikan perbedaan epistemologis di 
antara ketiganya. 

Kerak bumi merupakan lapisan terluar planet yang relatif tipis 
namun memiliki peran fundamental dalam menopang kehidupan. 
Ketebalannya bervariasi antara sekitar 5 kilometer pada kerak 
samudera hingga ±70 kilometer pada kerak benua. Kerak samudera 
bersifat lebih tipis dan padat karena didominasi oleh batuan basaltik, 
sedangkan kerak benua lebih tebal dan ringan karena tersusun atas 
batuan granitik. Perbedaan karakteristik ini menjelaskan mengapa 
kerak benua lebih stabil dan mampu menopang ekosistem daratan. 
Dalam kajian geologi kontemporer, kerak bumi dipahami bukan 
sebagai lapisan statis, melainkan bagian dinamis dari sistem litosfer 
yang terus mengalami perubahan akibat aktivitas internal bumi.5 

Di bawah kerak bumi terdapat lapisan mantel yang 
membentang hingga kedalaman sekitar 2.900 kilometer. Mantel 
tersusun atas batuan silikat padat yang bersifat plastis, sehingga 
mampu mengalir sangat lambat dalam skala waktu geologis. Aliran 
konveksi di dalam mantel inilah yang menjadi penggerak utama 
pergeseran lempeng tektonik, yang kemudian memicu berbagai 
fenomena geodinamik seperti gempa bumi, aktivitas vulkanik, dan 
pembentukan pegunungan. Kajian pendidikan sains mutakhir 
menegaskan bahwa pemahaman tentang mantel sebagai lapisan 
transisi antara kerak dan inti bumi sangat penting untuk menjelaskan 

 
3 “An Interpretation of the Qur'an, Surat At-Talaq, 65:12,” Journal of Qur'anic 

Studies and Research (UTHM Publisher, 2023), 
https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884 

4 J. Junj hunwala, “The Seven Earths and Seven Heavens in the Light of 

Jung, Corbin, and Islamic Sources,” International Journal of Philosophy 
(Tabriz University, 2021), 
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ce
b17c9e0. 

5 Eko Sutanto, Pengantar Geologi (Bandung: ITB Press, 1992), 47. 

https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0.pdf
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0.pdf


Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
144 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

dinamika permukaan bumi secara komprehensif.6 Dengan demikian, 
struktur berlapis bumi tidak hanya menunjukkan stratifikasi vertikal, 
tetapi juga relasi kausal antara lapisan-lapisan tersebut. 

Menariknya, konsep bumi berlapis dalam geologi modern 
memiliki korespondensi konseptual dengan narasi keagamaan dalam 
Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw., khususnya hadis tentang 
“tujuh lapis bumi”. Sejumlah kajian interdisipliner menafsirkan 
konsep ini tidak semata sebagai uraian fisik, melainkan sebagai 
struktur kosmik yang merepresentasikan keteraturan ciptaan Tuhan. 
Dalam perspektif filsafat Islam, sebagaimana dianalisis melalui 
pendekatan simbolik oleh Corbin dan Jung, lapisan-lapisan bumi 
dapat dipahami sebagai realitas bertingkat yang mencerminkan 
harmoni antara alam material dan dimensi metafisis.7 Kajian hadis dan 
Al-Qur’an kontemporer juga menegaskan bahwa penyebutan bumi 
berlapis dalam teks wahyu bukan bertujuan menjelaskan detail teknis 
geologi, tetapi memberi isyarat kosmologis yang selaras dengan 
temuan ilmiah modern tanpa harus identik secara literal.8 Pendekatan 
ini memungkinkan dialog konstruktif antara sains kebumian dan studi 
Islam tanpa menundukkan salah satunya secara epistemologis. 

Inti luar bumi berada di bawah mantel, dengan kedalaman 
sekitar 2.900 hingga 5.150 kilometer. Inti ini terdiri dari logam-logam 
cair, seperti besi dan nikel. Pergerakan logam cair dalam inti luar 
menghasilkan medan magnet bumi yang penting untuk melindungi 
permukaan bumi dari radiasi matahari dan angin matahari. Di bawah 
inti luar terdapat inti dalam bumi yang padat dan sangat panas, 
bahkan suhunya diperkirakan mencapai lebih dari 5.000°C. Walaupun 
suhu sangat tinggi, tekanan ekstrem logam di inti dalam tetap dalam  
bentuk padat.9 

 
6 F. D. Lutfiani et al., “Development of Interactive E-Books on Earth's Surface 

Layers,” Jurnal Pijar MIPA, Vol. 20 No. 1 (2025), 12–15. 
7 N. N. Hutagalung, “A Conceptual Analysis Based on the Qur'an and Hadith 

(Environment & Earth),” Muqaddimah: Journal of Islamic Studies, Vol. 15 No. 
5 (2024), 45–48. 

8 Ibid., 49–52. 
9 Tarbuck dan Lutgens, Ilmu Bumi dan Antariksa (Jakarta: Erlangga, 2006), 

hlm. 101.   



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    145 
 

Ilmuwan memperoleh informasi ini bukan melalui penggalian 
langsung, melainkan dari analisis gelombang seismik yang merambat 
saat terjadi gempa bumi. Gelombang ini mengalami pembiasan dan 
refleksi ketika melewati lapisan-lapisan bumi yang berbeda 
kepadatan. Dari perilaku gelombang tersebut, para ahli dapat 
memetakan batas antar lapisan serta memperkirakan komposisinya. 
Studi ini dikenal sebagai metode tidak langsung dalam memahami 
unterior bumi.10 

Pengetahuan tentang bumi penting dalam berbagai aspek 
kehidupan, mulai dari bencana alam seperti gempa bumi dan letusan 
gunung berapi hingga eksplorasi sumber daya alam seperti mineral 
dan energi fosil. Selain itu, pemahaman tentang dinamika lapisan 
bumi juga berperan dalam pengembangan teknologi lingkungan dan 
sistem peringatan dini bencana alam. Oleh karena itu, kajian ilmiah 
terhadap struktur bumi tidak hanya bersifat akademis tapi juga 
implikatif.11 

 
Gambar 1. Struktur Lapisan Bumi  

 
 

 
10 Kusumadinata, Seismologi Dasar (Bandung: ITB Press, 1979), hlm. 89 
11 Teguh Kurniawan, Geodinamika dan Struktur Bumi (Yogyakarta: 

Deepublish, 2017), hlm. 135. 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
146 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

Hadis Tentang Tujuh Lapisan Bumi 
Hadis mengenai tujuh lapisan bumi merupakan salah satu 

hadis yang mengandung isyarat ilmiah dalam Al-Sunnah. Hadis 
tersebut diriwayatkan oleh Imam al-Bukhārĭ dan Imam Muslim: 

 مَنْ أَخَذَ شِبْْاً مِنَ الَأرْضِ ظلُْمًا، فإَِنَّهُ يطَُوَّقهُُ يَ وْمَ القِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أرََضِيَ 
“Barang siapa yang mengambil sejengkal tanah secara 
zalim, maka Allah akan membebankannya (dengan dosa) 
hingga ke tujuh lapis bumi pada hari kiamat.”  

 
Hadis ini disebutkan dalam kitab Ṣaḥĭḥ al-Bukhārĭ, Ṣaḥĭḥ Muslim, 
Musnad Aḥmad dan Muṣannaf Ibn Abĭ Syaibaḥ.12 Selain itu, hadis ini 

juga disebutkan dalam Sunan Al-Dārimĭ, Sunan Al-Ṣagir lĭ al-Baihaqĭ, 

Ṣaḥĭḥ Ibn Hibbān, dan Mu’jam al-Kabĭr lĭ al-Thabrānĭ13 dengan redaksi 
sebagai berikut:  

 أرََضِيَ   سَبْعِ   مِنْ   يطَُوَّقهُُ  فإَِنَّهُ  شِبْْاً،  الْأَرْضِ  مِنَ   ظلََمَ   مَنْ 
 Hadis ini secara eksplisit menyebutkan tentang “tujuh lapis 

bumi” sab'i aradīn. Dalam konteks hukum, hadis ini menegaskan 
besarnya ancaman bagi orang yang mengambil hak orang lain secara 
zalim, bahkan hanya sejengkal tanah. Namun, dalam konteks ilmiah, 
para ulama dan cendekiawan muslim modern menilai bahwa hadis ini 
juga mengandung isyarat bahwa bumi memiliki struktur berlapis. 

 
12  Muhammad bin Ismā’ĭl Abū Abdullāh al-Bukhārĭ. Ṣaḥĭḥ Bukhārĭ, Juz 4 

(Lebanon: Dār Thūq al-Najāh, 1422 H), 107. Muslim bin Ḥajjāj Abū Hasan al-
Qusyairĭ al-Naisābārĭ. Ṣaḥĭḥ Muslim, Juz 3 (Beirūt: Dār Ihyā’ al-Turās al-
Arabi, t.th), 1231. Abū Abdullāḥ Aḥmad bin Muḥammad bin Ḥanbal al-
Syaibānĭ. Musnad Aḥmad bin Ḥanbal, Juz 3 (Beirūt: Muassasah al-Risālah, 
2001), 178. Syaibaḥ, Abū Bakr bin Abĭ. Muṣannaf Ibn Abĭ Syaibaḥ, Juz 4 
(Riyād: Maktabaḥ al-Rusyd, 1409 M), 449.  

13 Dārimĭ (al) Abū Muḥammad. Sunan al-Dārimĭ, Juz 3 (Saudi Arabia: Dār 
Mugnĭ Lĭ al-Nasyr wa al-Tawzĭ`, 2000), 1699. Aḥmad bin Ḥusain al-Baihaqĭ. 
Sunan Al-Ṣagir lĭ al-Baihaqĭ. Juz 2 (Pakistan: Jāmi’ah al-Dirāsāt al-Islāmiyah, 
1989), 312. Muḥammad bin Hibbān. Ṣaḥĭḥ Ibn Hibbān, Juz 7 (Beirūt: 
Mu`assasah al-Risālah, 1993), 468. Sulaymān bin Aḥmad Abū Qāsim al-
Thabrānĭ. Mu’jam al-Kabĭr lĭ al-Thabrānĭ, Juz 3 (Beirūt: Mu`assasah al-Risālah, 
1984), 55. 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    147 
 

Para mufassir dan ahli hadis klasik seperti Ibn Ḥajar al-
‘Asqalānĭ menyebut bahwa maksud dari “tujuh bumi” bisa bermakna 
tujuh lapisan, tujuh wilayah, atau tujuh bagian berbeda dari bumi. 
Sementara itu, penafsiran kontemporer cenderung mengaitkannya 
dengan fakta ilmiah bahwa bumi memang terdiri atas beberapa 
lapisan, seperti kerak, mantel, dan inti, yang terbagi lagi menjadi 
beberapa sub-lapisan. 

 
Interpretasi Ulama Terhadap Hadis 

Hadis mengenai tujuh lapisan bumi (sab‘u arāḍīn) merupakan 
salah satu riwayat yang sejak masa awal Islam telah menarik perhatian 
para ulama, baik dari kalangan ahli hadis, mufasir, maupun teolog. 
Hadis ini diriwayatkan dalam berbagai kitab hadis otoritatif dan 
secara normatif muncul dalam konteks peringatan keras terhadap 
kezaliman, khususnya dalam pengambilan hak orang lain atas tanah. 
Nabi Muhammad saw. menegaskan bahwa siapa pun yang 
mengambil sejengkal tanah secara zalim akan dibebani dosa hingga 
tujuh lapis bumi pada hari kiamat. Meskipun konteks utama hadis ini 
bersifat etis dan hukum, redaksi yang menyebutkan “tujuh bumi” 
secara eksplisit telah membuka ruang refleksi yang luas mengenai 
struktur kosmos, khususnya bumi, dalam pandangan Islam. 

Ungkapan “sab‘u arāḍīn” dalam hadis tersebut menjadi titik 
tolak perdebatan interpretatif di kalangan ulama. Secara linguistik, 
lafaz ini menunjukkan bilangan tujuh dan objek berupa bumi, yang 
secara zahir dapat dipahami sebagai entitas yang berjumlah atau 
berlapis. Namun, para ulama sepakat bahwa pemaknaan hadis tidak 
dapat dilepaskan dari prinsip kehati-hatian metodologis, terutama 
ketika hadis menyentuh wilayah ghaib atau kosmologi. Oleh karena 
itu, sejak periode klasik, para pensyarah hadis berusaha menjelaskan 
makna “tujuh bumi” dengan tetap menjaga keseimbangan antara 
makna tekstual dan keterbatasan akal manusia dalam menjangkau 
hakikat ciptaan Allah. 

Imam al-Nawawī dalam Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim menegaskan 
bahwa hadis tentang tujuh lapis bumi harus diterima sebagaimana 
adanya, tanpa menuntut penjelasan empiris atau visual tentang 
bentuk dan hakikat lapisan-lapisan tersebut. Menurutnya, yang 
dimaksud dengan “tujuh bumi” adalah tujuh bagian atau lapisan bumi 
yang berbeda, yang keberadaannya diketahui oleh Allah SWT. 
Penegasan al-Nawawī ini penting karena menunjukkan sikap 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
148 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

epistemologis ulama hadis klasik yang memprioritaskan iman 
terhadap khabar ṣādiq dari Nabi, sekaligus mengakui keterbatasan 
pengetahuan manusia dalam memahami realitas kosmik secara 
menyeluruh. Dengan demikian, hadis ini diposisikan sebagai bagian 
dari perkara yang wajib diimani, meskipun detailnya berada di luar 
jangkauan pengalaman inderaw.14 

Pandangan senada juga dikemukakan oleh Imam al-Qurṭubī, 
yang menolak keharusan untuk mengetahui bentuk fisik atau struktur 
material dari tujuh lapis bumi tersebut. Dalam perspektifnya, upaya 
memaksakan penjelasan teknis terhadap hadis semacam ini justru 
berpotensi menggeser fokus utama hadis, yaitu aspek moral dan 
teologisnya. Al-Qurṭubī menekankan bahwa kebenaran hadis tidak 
bergantung pada kemampuan manusia untuk memverifikasinya 
secara empiris, melainkan pada otoritas kenabian dan kejujuran 
wahyu. Sikap ini mencerminkan paradigma teologis klasik yang 
menempatkan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi, 
sementara akal berfungsi untuk memahami makna normatifnya, 
bukan menuntut penjelasan saintifiknya. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dalam Fath al-Bārī memberikan uraian 
yang lebih variatif dengan mengemukakan berbagai pendapat ulama 
terkait makna “tujuh bumi”. Ia menyebutkan bahwa sebagian ulama 
memahami tujuh bumi sebagai lapisan-lapisan yang bertumpuk atau 
sejajar, sementara sebagian lainnya memahaminya sebagai tujuh 
wilayah atau entitas bumi yang berbeda. Ibn Ḥajar tidak mengunci 
makna hadis pada satu penafsiran tunggal, melainkan membuka 
ruang pluralitas interpretasi selama tidak bertentangan dengan 
prinsip dasar akidah. Ia juga menegaskan bahwa zahir hadis memang 
menunjukkan adanya tujuh entitas bumi, tetapi syariat tidak 
memberikan penjelasan rinci tentang struktur, jarak, atau karakteristik 
masing-masing lapisan tersebut.15 

Pendekatan Ibn Ḥajar ini menunjukkan sikap metodologis yang 
penting dalam studi hadis, yaitu keterbukaan terhadap kemungkinan 
makna tanpa spekulasi berlebihan. Dengan mengumpulkan dan 

 
14 Al-Nawawi, Syarh Shahih Muslim, Juz 11 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turats al-

‘Arabi, 1996), hlm. 48.  
15 Ibnu Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, Juz 5 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1379 H), 

hlm. 103. 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    149 
 

mengemukakan berbagai pandangan ulama, Ibn Ḥajar tidak 
berpretensi menyelesaikan persoalan kosmologi, melainkan 
menegaskan batas antara apa yang dinyatakan oleh teks dan apa yang 
diserahkan kepada pengetahuan Allah. Pendekatan semacam ini 
menjadi fondasi penting bagi diskursus kontemporer, karena 
menyediakan kerangka klasik yang tidak menutup kemungkinan 
dialog dengan ilmu pengetahuan modern, tanpa harus mengorbankan 
otoritas teks hadis. 

Memasuki era modern, hadis tentang tujuh lapis bumi mulai 
dibaca ulang dalam konteks perkembangan ilmu kebumian. Ulama 
dan cendekiawan Muslim kontemporer, seperti Zaghloūl al-Najjār, 
mencoba memahami hadis ini dengan mempertimbangkan temuan 
geologi dan geofisika tentang struktur internal bumi. Menurut al-
Najjār, bumi secara ilmiah memang tersusun atas lapisan-lapisan yang 
berbeda, baik berdasarkan sifat fisik maupun kimianya, seperti 
litosfer, astenosfer, mantel bawah, inti luar, dan inti dalam. Struktur 
berlapis ini, meskipun tidak identik secara literal dengan pembagian 
“tujuh bumi” dalam hadis, dapat dipahami sebagai bentuk stratifikasi 
vertikal yang sejalan secara konseptual.16 

Hadis tentang “tujuh lapis bumi” tidak hanya dibahas dalam 
kitab-kitab syarah hadis, tetapi juga mendapat perhatian serius dalam 
karya-karya tafsir dan teologi. Para ulama memahami bahwa redaksi 
hadis ini mengandung dimensi kosmologis yang tidak dapat 
dilepaskan dari pandangan dunia Islam tentang penciptaan alam. 
Oleh karena itu, pendekatan yang digunakan umumnya bersifat 
integratif, dengan memadukan analisis kebahasaan, teologis, dan 
kosmologis, tanpa terjebak pada spekulasi empiris yang melampaui 
batas nash. 

Al-Khaṭṭābī (w. 388 H), salah satu ulama hadis terkemuka, 
menegaskan bahwa hadis-hadis yang berbicara tentang struktur 
kosmos harus dipahami dalam kerangka pengagungan terhadap 
kekuasaan Allah dan keteraturan ciptaan-Nya. Menurutnya, 
penyebutan angka tujuh dalam konteks bumi menunjukkan realitas 
objektif yang memiliki hikmah tertentu, meskipun hikmah tersebut 

 
16  Zaghloul El-Naggar, Tafsir al-Ayât al-Kawniyyah, (Kairo: Majma’ al-

Buhuts al-Islamiyyah, 2002), hlm. 211–213. 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
150 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

tidak sepenuhnya dapat dijangkau oleh akal manusia.17 Al-Khaṭṭābī 
menolak pendekatan alegoris murni yang mengosongkan makna zahir 
hadis, sekaligus mengingatkan agar umat Islam tidak memaksakan 
tafsir teknis yang tidak didukung oleh nash. 

al-Ṭabarī (w. 310 H) memberikan kontribusi penting melalui 
penafsirannya terhadap ayat Al-Qur’an yang menyebut penciptaan 
tujuh langit dan bumi yang semisal dengannya (QS. al-Ṭalāq [65]: 12). 
Al-Ṭabarī menegaskan bahwa frasa mithlahunna menunjukkan 
keserupaan dari sisi jumlah dan struktur, bukan dari sisi fungsi atau 
hakikat fisiknya. 18  Dengan demikian, bumi dipahami memiliki 
struktur bertingkat sebagaimana langit, meskipun rincian tentang 
bentuk dan mekanismenya tidak dijelaskan secara eksplisit dalam 
wahyu. Tafsir ini menjadi dasar penting bagi pemahaman kosmologi 
Islam yang mengakui keberlapisan bumi sebagai bagian dari tatanan 
ilahi. 

Pandangan al-Ṭabarī tersebut diperkuat oleh Ibn Kathīr (w. 
774 H), yang dalam tafsirnya menyatakan bahwa hadis tentang tujuh 
lapis bumi dan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengannya saling 
menjelaskan satu sama lain. Ibn Kathīr menegaskan bahwa bumi 
terdiri atas beberapa lapisan yang berada di bawah satu sama lain, 
sebagaimana langit tersusun di atas satu sama lai.19  

Meskipun demikian, ia menolak upaya untuk menentukan 
secara pasti karakteristik fisik dari setiap lapisan, karena hal tersebut 
tidak memiliki dasar yang jelas dalam nash dan tidak berdampak 
langsung pada tujuan syariat. 

Dari sudut pandang teologi, Fakhr al-Dīn al-Rāzī (w. 606 H) 
memberikan analisis yang lebih filosofis terhadap konsep bumi 
berlapis. Dalam Mafātīḥ al-Ghayb, al-Rāzī menyatakan bahwa struktur 
berlapis dalam alam semesta mencerminkan prinsip keteraturan 
(niẓām) dan kebijaksanaan (ḥikmah) Allah dalam menciptakan alam.20 

 
17 Abū Sulaymān Ḥamd ibn Muḥammad al-Khaṭṭābī, Ma‘ālim al-Sunan (Beirut: 

Dār al-Ma‘rifah, 1981), 4:220–222. 
18 Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān (Beirut: 

Mu’assasah al-Risālah, 2000), 23:395–397. 
19  Ismā‘īl ibn ‘Umar Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Riyadh: Dār 
Ṭayyibah, 1999), 8:146–148. 

20 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb (Beirut: Dār al-Fikr, 1981), 30:78–81. 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    151 
 

Menurutnya, penyebutan lapisan-lapisan bumi dalam wahyu tidak 
dimaksudkan untuk memberikan pengetahuan teknis, melainkan 
untuk mengarahkan manusia pada pengakuan akan kompleksitas dan 
keteraturan ciptaan Tuhan. Pendekatan al-Rāzī ini menunjukkan 
bahwa kosmologi Islam sejak awal telah terbuka terhadap refleksi 
rasional tanpa harus kehilangan landasan teologisnya. 

Ulama hadis lain, seperti al-Bayhaqī (w. 458 H), juga 
menyinggung hadis tentang tujuh lapis bumi dalam karya-karyanya. 
Al-Bayhaqī menekankan bahwa hadis tersebut termasuk dalam 
kategori hadis sahih yang wajib diterima, meskipun kandungannya 
menyentuh perkara yang berada di luar pengalaman empiris 
manusia.21 Ia menegaskan bahwa keabsahan hadis tidak bergantung 
pada kemampuan manusia untuk memverifikasinya secara ilmiah, 
melainkan pada validitas periwayatan dan kejujuran Nabi sebagai 
sumber wahyu. Sikap ini memperkuat prinsip dasar dalam studi hadis 
bahwa otoritas teks lebih utama daripada spekulasi rasional. 

Tradisi ulama pasca-klasik, al-Shawkānī (w. 1250 H) 
memberikan pandangan yang relatif moderat dalam menyikapi hadis-
hadis kosmologis. Dalam Nayl al-Awṭār, ia menyatakan bahwa hadis 
tentang tujuh lapis bumi harus dipahami sesuai dengan makna 
zahirnya, kecuali terdapat dalil kuat yang mengharuskan 
penakwilan.22 Namun, al-Shawkānī juga mengingatkan bahwa makna 
zahir tersebut tidak meniscayakan pemahaman teknis yang rinci 
tentang struktur bumi, karena tujuan utama hadis adalah peringatan 
moral terhadap kezaliman dan penegasan kekuasaan Allah. 

Pendekatan kehati-hatian ini juga terlihat dalam karya al-
Ṣan‘ānī (w. 1182 H), yang menegaskan bahwa hadis-hadis tentang 
kosmos sebaiknya dipahami dalam kerangka iman dan refleksi, bukan 
sebagai sumber informasi saintifik.23 

 Al-Ṣan‘ānī menolak kecenderungan untuk menjadikan hadis 
sebagai legitimasi teori-teori alam yang bersifat spekulatif, karena hal 
tersebut berpotensi mengaburkan tujuan utama wahyu. Sikap ini 

 
21 Aḥmad ibn al-Ḥusayn al-Bayhaqī, al-Sunan al-Kubrā (Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 2003), 6:96–98. 
22 Muḥammad ibn ‘Alī al-Shawkānī, Nayl al-Awṭār (Beirut: Dār al-Jīl, 1973), 

5:260–262. 
23 Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Ṣan‘ānī, Subul al-Salām (Beirut: Dār al-Fikr, 1995), 

4:112–114. 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
152 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

relevan dalam konteks modern, ketika sebagian kalangan berusaha 
mengaitkan teks agama secara langsung dengan teori sains tertentu. 

Dengan merujuk pada pandangan para ulama tersebut, dapat 
disimpulkan bahwa tradisi keilmuan Islam memiliki pendekatan yang 
relatif konsisten dalam menyikapi hadis tentang tujuh lapis bumi. Para 
ulama menerima keberadaan bumi yang berlapis sebagai realitas yang 
diinformasikan oleh wahyu, namun menahan diri dari upaya untuk 
menjelaskan detail fisiknya secara spekulatif. Pendekatan ini 
memberikan ruang yang luas bagi perkembangan ilmu pengetahuan, 
sekaligus menjaga integritas metodologis studi hadis. 

Dalam konteks diskusi kontemporer, pendekatan klasik ini 
dapat dijadikan landasan epistemologis untuk membangun dialog 
antara hadis dan sains. Struktur bumi yang berlapis sebagaimana 
dijelaskan oleh geologi modern dapat dipahami sebagai manifestasi 
empiris dari keteraturan kosmik yang telah diisyaratkan oleh wahyu. 
Namun, kesesuaian ini bersifat konseptual dan analogis, bukan identik 
atau literal. Dengan demikian, hadis tentang tujuh lapis bumi tetap 
diposisikan sebagai teks keagamaan yang mengandung pesan teologis 
dan kosmologis, sementara sains berfungsi menjelaskan mekanisme 
alam berdasarkan metode empirisnya sendiri. 

Pendekatan semacam ini menunjukkan bahwa studi hadis 
tidak bersifat ahistoris atau anti-ilmiah, melainkan memiliki 
fleksibilitas epistemologis yang tinggi. Dengan tetap berpijak pada 
literatur klasik dan syarah hadis yang kredibel, kajian hadis dapat 
terus dikembangkan secara relevan dalam konteks modern tanpa 
kehilangan otoritas dan kedalaman maknanya. Hadis tentang tujuh 
lapis bumi, dengan demikian, menjadi contoh konkret bagaimana teks 
keagamaan dapat dibaca secara akademik, dialogis, dan bertanggung 
jawab dalam menghadapi perkembangan ilmu pengetahuan. 

 
Kesesuaian Antara Hadis dan Temuan Sains 

Hadis Nabi Muhammad saw. yang menyebutkan tentang 
“tujuh lapis bumi” (sab‘u arāḍīn) telah menjadi perhatian serius di 
kalangan sarjana Muslim kontemporer, khususnya mereka yang 
bergerak dalam kajian interdisipliner antara teks keagamaan dan ilmu 
kebumian. Perhatian ini muncul karena hadis tersebut, meskipun 
tidak dimaksudkan sebagai teks ilmiah, secara literal menyebut 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    153 
 

keberadaan bumi yang berlapis-lapis. Dalam konteks modern, redaksi 
hadis ini sering dipertemukan dengan temuan geologi yang 
menjelaskan bahwa bumi memang memiliki struktur internal yang 
tersusun secara vertikal dan bertingkat. Kesamaan konseptual inilah 
yang mendorong lahirnya diskursus tentang kemungkinan relasi 
antara wahyu dan sains tanpa harus mengidentikkan keduanya secara 
metodologis. 

Struktur bumi dalam ilmu kebumian, secara umum dibagi ke 
dalam beberapa lapisan utama, yakni kerak bumi (crust), mantel atas, 
mantel bawah, inti luar, dan inti dalam. Pembagian ini didasarkan 
pada perbedaan sifat fisik, kimiawi, serta respons material bumi 
terhadap gelombang seismik. Jika dianalisis lebih rinci, para ahli 
geofisika mengemukakan model stratifikasi bumi yang lebih detail 
hingga mencapai tujuh lapisan, yaitu: kerak benua, kerak samudra, 
litosfer, astenosfer, mantel bawah, inti luar, dan inti dalam. Model ini 
menunjukkan bahwa bumi tidak bersifat homogen, melainkan 
tersusun atas lapisan-lapisan yang memiliki karakteristik dan fungsi 
yang berbeda, namun saling terhubung dalam satu sistem kebumian 
yang utuh.24 

Pembagian ilmiah tersebut tentu tidak dapat disamakan secara 
literal dengan maksud hadis tentang “tujuh lapis bumi”, karena hadis 
hadir dalam konteks normatif dan teologis, bukan sebagai deskripsi 
geofisika. Namun demikian, kemiripan dalam hal konsep 
keberlapisan (stratifikasi vertikal) menunjukkan adanya irisan 
konseptual yang patut dikaji secara akademik. Beberapa ilmuwan 
Muslim, seperti Zaghloūl al-Najjār, menilai bahwa hadis ini 
mengandung isyarat ilmiah (i‘jāz ‘ilmī), dalam arti memberikan 
petunjuk global tentang realitas alam yang baru dapat dipahami secara 
lebih rinci melalui perkembangan ilmu pengetahuan modern. 
Pandangan ini tidak dimaksudkan untuk menjadikan hadis sebagai 
buku teks sains, melainkan sebagai indikasi bahwa wahyu dan alam 
berada dalam satu horizon kebenaran yang saling berkelindan. 

Relasi konseptual antara hadis dan sains ini juga diperkuat oleh 
ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara tentang struktur kosmos. Dalam 
Surah At-Ṭalāq ayat 12, Allah berfirman: “Allah-lah yang menciptakan 

 
24 Irwandy Arif dan Sonny Wibisono, Geologi: Suatu Pengantar (Jakarta: UI 

Press, 2017), hlm. 45– 
49. 



Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
154 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

tujuh langit dan dari bumi semisal itu…” (QS. At-Ṭalāq [65]: 12). Frasa 
mithlahunna (semisal itu) dipahami oleh banyak mufasir sebagai 
isyarat bahwa bumi, sebagaimana langit, memiliki struktur berlapis. 
Penafsiran modern kemudian menyandingkan ayat ini dengan hadis-
hadis sahih tentang tujuh lapis bumi sebagai dasar konseptual bagi 
pemahaman kosmologi Islam yang bersifat bertingkat dan terstruktur. 

Meski demikian, para ulama dan sarjana hadis menegaskan 
bahwa kesesuaian antara hadis dan sains tidak boleh dipahami secara 
reduktif, apalagi sampai menundukkan kebenaran wahyu kepada 
teori ilmiah yang bersifat dinamis dan tentatif. Hadis tetap dipahami 
sebagai sumber ajaran ilahi yang kebenarannya berdiri secara 
independen dari pembuktian empiris. Namun, ketika temuan sains 
modern menunjukkan realitas alam yang sejalan dengan isyarat 
wahyu, hal tersebut dapat dipahami sebagai penguatan keimanan dan 
refleksi atas keteraturan ciptaan Allah. Dengan pendekatan ini, dialog 
antara hadis dan sains tidak berhenti pada klaim kesesuaian semata, 
melainkan berkembang menjadi upaya epistemologis untuk 
memahami alam sebagai ayat-ayat kauniyyah yang selaras dengan 
ayat-ayat qauliyyah dalam Al-Qur’an dan Sunnah.25 

 
Kesimpulan 

Kajian terhadap struktur lapisan bumi dari perspektif hadis 
dan sains menunjukkan bahwa keduanya memiliki titik temu 
konseptual yang penting. Ilmu geologi modern menjelaskan bumi 
sebagai susunan berlapis mulai dari kerak, mantel, inti luar, hingga 
inti dalam, yang masing-masing memiliki karakteristik fisik dan kimia 
yang berbeda. Temuan ini sejalan dengan isyarat hadis Nabi saw. 
mengenai keberadaan “tujuh lapis bumi”, meskipun hadis tersebut 
pada dasarnya memiliki tujuan moral–etis, bukan penjelasan ilmiah. 

Para ulama klasik memahami hadis ini sebagai penegasan 
adanya lapisan-lapisan bumi yang hanya diketahui Allah, sementara 
ulama kontemporer melihat adanya kemungkinan kesesuaian dengan 
temuan ilmiah tanpa memaksakan penafsiran literal. Dengan 
demikian, pemahaman terhadap hadis perlu tetap berada dalam 

 
25  Yusuf al-Qaradawi, Kaifa Nata’amal Ma’a al-Sunnah al-Nabawiyyah 

(Kairo: Dar al-Syuruq, 1990), hlm. 92–93. 



Struktur Lapisan Bumi dalam Perspektif Hadis dan Sains 

 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156    155 
 

koridor kehati-hatian metodologis, yakni tidak menundukkan teks 
agama pada teori ilmiah yang bersifat dinamis. 

Artikel ini menegaskan bahwa dialog antara wahyu dan sains 
merupakan pendekatan integratif yang saling memperkaya. Sains 
memberikan data empiris yang membantu memahami fenomena 
alam, sedangkan hadis dan teks keagamaan menghadirkan dimensi 
spiritual serta etika dalam memaknai ciptaan Allah. Sinergi keduanya 
membuka ruang bagi lahirnya epistemologi yang lebih komprehensif, 
harmonis, dan relevan dengan perkembangan keilmuan modern. 

 
Daftar Pustaka 
“An Interpretation of the Qur'an, Surat At-Talaq, 65:12.” Journal of 

Qur'anic Studies and Research. UTHM Publisher, 2023. 
https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/articl
e/view/13884 

Anshori, Muhammad, dan Abdul Haris. “The Ḥadīth of the Seven 
Earth Layers: A Scientific and Validity-Based Reappraisal.” 
Millatī: Journal of Islamic Studies and Humanities 10, no. 1 
(2025). https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272 

Arif, Irwandy, dan Sonny Wibisono. Geologi: Suatu Pengantar. Jakarta: 
UI Press, 2017. 

Baihaqī (al), Aḥmad ibn al-Ḥusayn. al-Sunan al-Kubrā. Juz 6. Beirut: Dār 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003. 

     , Aḥmad ibn al-Ḥusayn. Sunan al-Ṣaghīr li al-Baihaqī. Juz 2. 
Pakistan: Jāmi‘ah al-Dirāsāt al-Islāmiyyah, 1989. 

Bemmelen, R. W. van. Geologi Cekungan Indonesia. Jakarta: Pradnya 
Paramita, 1949. 

Bukhārī (al), Muḥammad ibn Ismā‘īl Abū ‘Abd Allāh. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. 
Juz 4. Lebanon: Dār Ṭūq al-Najāḥ, 1422 H. 

Dārimī (al), Abū Muḥammad. Sunan al-Dārimī. Juz 3. Saudi Arabia: Dār 
Mughnī li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 2000. 

Hunwala, J. Junj. “The Seven Earths and Seven Heavens in the Light of 
Jung, Corbin, and Islamic Sources.” International Journal of 
Philosophy. Tabriz University, 2021. 
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542
179dc01fc5ef8ceb17c9e0 

Hutagalung, N. N. “A Conceptual Analysis Based on the Qur'an and 
Hadith (Environment & Earth).” Muqaddimah: Journal of 
Islamic Studies 15, no. 5 (2024). 

https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884
https://publisher.uthm.edu.my/ojs/index.php/jqsr/article/view/13884
https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.3272
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0
https://philosophy.tabrizu.ac.ir/article_13852_e58b1b2542179dc01fc5ef8ceb17c9e0


Wildan Firdaus, Sulalah Khairina, dan Khairul Muttaqin 

 
156 El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3 (1), 2025: 135-156  

 

Ibn Abī Shaybah, Abū Bakr. Muṣannaf Ibn Abī Shaybah. Juz 4. Riyadh: 
Maktabah al-Rushd, 1409 H. 

Ibn Ḥanbal, Aḥmad ibn Muḥammad. Musnad Aḥmad ibn Ḥanbal. Juz 3. 
Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 2001. 

Ibn Ḥibbān, Muḥammad ibn Ḥibbān. Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān. Juz 7. Beirut: 
Mu’assasah al-Risālah, 1993. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Jil. 8. Riyadh: 
Dār Ṭayyibah, 1999. 

Khaṭṭābī (al), Abū Sulaymān Ḥamd ibn Muḥammad. Ma‘ālim al-Sunan. 
Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1981. 

Kurniawan, Teguh. Geodinamika dan Struktur Bumi. Yogyakarta: 
Deepublish, 2017. 

Kusumadinata. Seismologi Dasar. Bandung: ITB Press, 1979. 
Lutfiani, F. D., et al. “Development of Interactive E-Books on Earth's 

Surface Layers.” Jurnal Pijar MIPA 20, no. 1 (2025): 12–15. 
Muslim ibn al-Ḥajjāj Abū al-Ḥasan al-Qushayrī al-Naysābūrī. Ṣaḥīḥ 

Muslim. Juz 3. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th. 
Naggār (al), Zaghloul. Tafsīr al-Āyāt al-Kawniyyah. Kairo: Majma‘ al-

Buḥūth al-Islāmiyyah, 2002. 
Qaraḍāwī (al),  Yūsuf. Kayfa Nata‘āmal Ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. 

Kairo: Dār al-Shurūq, 1990. 
Rāzī (al), Fakhr al-Dīn. Mafātīḥ al-Ghayb. Jil. 30. Beirut: Dār al-Fikr, 

1981. 
Ṣan‘ānī (al), Muḥammad ibn Ismā‘īl. Subul al-Salām. Jil. 4. Beirut: Dār 

al-Fikr, 1995. 
Shawkānī (al), Muḥammad ibn ‘Alī. Nayl al-Awṭār. Jil. 5. Beirut: Dār al-

Jīl, 1973. 
Sutanto, Eko. Pengantar Geologi. Bandung: ITB Press, 1992. 
Ṭabarī (al), Muḥammad ibn Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. 

Jil. 23. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 2000. 
Tarbuck, Edward J., dan Frederick K. Lutgens. Ilmu Bumi dan Antariksa. 

Jakarta: Erlangga, 2006. 
Thabrānī (al), Sulaymān ibn Aḥmad Abū al-Qāsim. al-Mu‘jam al-Kabīr. 

Juz 3. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1984. 


