
Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 
ISSN: 2715-0003; E-ISSN 2714-5514 
DOI: https://doi.org/10.19105/alhuquq.v7i2.22168  

Corresponding Author: dianwirna95@gmail.com  
Available online at: http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/alhuquq 
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0  
Copyright (c) 2025 by Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law 

 
Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 

Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: Kajian 
Konseptual Hukum dan Ekonomi  

 
Dian Wirna Ningsih1, Muhammad Albahi2, Rozi Andrini3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
 

Abstrak: 
Pasar modal syariah menjadi salah satu instrumen strategis 
dalam memperkuat perkembangan ekonomi Islam, yang 
berorientasi pada penerapan prinsip-prinsip syariah serta 
berlandaskan pada tujuan fundamental maqashid syariah. 
Penelitian ini berfokus pada analisis integrasi prinsip-prinsip 
maqashid syariah dalam perumusan regulasi serta 
pengembangan instrumen pasar modal syariah di Indonesia, 
ditinjau melalui perspektif hukum dan ekonomi Islam. 
Pendekatan penelitian yang digunakan bersifat kualitatif 
dengan metode studi kepustakaan, yang menelaah berbagai 
regulasi Otoritas Jasa Keuangan (OJK), fatwa Dewan Syariah 
Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), serta sumber-
sumber literatur relevan lainnya. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa penerapan maqashid syariah telah membentuk model 
maqashid-oriented regulation, di mana regulasi pasar modal tidak 
hanya menekankan kepatuhan hukum formal, tetapi juga nilai 
kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan investor. Integrasi 
antara OJK dan DSN-MUI memperkuat legitimasi hukum dan 
moral pasar modal syariah serta mendorong inovasi produk 
keuangan seperti green sukuk dan social sukuk yang 
berorientasi pada kesejahteraan sosial. Penelitian ini 
merekomendasikan penguatan indikator kinerja maqashid dan 
peningkatan literasi keuangan syariah sebagai dasar 
pengembangan pasar modal yang etis, inklusif, dan 
berkelanjutan. (The Islamic capital market is a strategic 
instrument for strengthening the development of the Islamic 
economy, oriented towards the application of sharia principles 
and based on the fundamental objectives of maqashid sharia. 
This research focuses on analyzing the integration of maqashid 
sharia principles in the formulation of regulations and the 
development of sharia capital market instruments in Indonesia, 
viewed from the perspective of Islamic law and economics. The 

https://doi.org/10.19105/alhuquq.v7i2.22168
mailto:dianwirna95@gmail.com
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/alhuquq/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

135 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

research approach used is qualitative with a literature study 
method, which examines various regulations of the Financial 
Services Authority (OJK), fatwas of the National Sharia Council 
of the Indonesian Ulema Council (DSN-MUI), and other 
relevant literature sources. The results show that the application 
of maqashid sharia has formed a maqashid-oriented regulation 
model, where capital market regulations emphasize not only 
formal legal compliance but also the values of welfare, justice, 
and investor protection. The integration between the OJK and 
DSN-MUI strengthens the legal and moral legitimacy of the 
Islamic capital market and encourages innovation in financial 
products such as green sukuk and social sukuk that are oriented 
towards social welfare. This study recommends strengthening 
maqashid performance indicators and increasing Islamic 
financial literacy as a basis for developing an ethical, inclusive, 
and sustainable capital market.) 
 
 

Kata Kunci: 
Maqashid Syariah, Regulasi, Pasar Modal Syariah, Hukum Ekonomi Islam, 

OJK, DSN-MUI. 
 
 

Pendahuluan 

Pasar modal syariah dapat diartikan sebagai sistem pasar modal 
yang beroperasi berdasarkan ketentuan dan nilai-nilai syariah Islam. 
Dengan kata lain, seluruh instrumen yang digunakan maupun 
mekanisme transaksi yang diterapkan harus selaras dengan prinsip-
prinsip syariah, yang di antaranya melarang praktik riba, gharar, dan 
maysir. 1  

Pasar modal syariah merupakan salah satu pilar fundamental 
dalam penguatan sistem ekonomi Islam, karena berperan dalam 
menyediakan alternatif investasi yang berlandaskan pada prinsip-
prinsip syariah serta berkontribusi terhadap terciptanya pertumbuhan 

 
1 Ika Yunia Fauzia, “Pasar Modal Syariah Di Indonesia,” El-Qist: Journal of Islamic 

Economics and Business (JIEB) 1, no. 1 (2018): 15–40, 
https://doi.org/10.15642/elqist.2011.1.1.15-40. 



Dian Wirna, et.al. 

136 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

ekonomi yang berkelanjutan2. Berbagai instrumen dalam pasar modal 
syariah, seperti sukuk, saham syariah, dan reksa dana syariah, 
dikembangkan dengan tujuan untuk menghindarkan aktivitas 
investasi dari unsur riba, gharar (ketidakpastian yang berlebihan), 
serta praktik-praktik yang bertentangan dengan ketentuan syariah.3 

Pasar modal syariah saat ini telah berkembang sebagai salah satu 
instrumen strategis dalam mendorong kemajuan ekonomi Islam di 
Indonesia. Seiring dengan berkembangnya pasar modal syariah, 
muncul kebutuhan untuk memastikan bahwa instrumen-instrumen 
yang ditawarkan tidak hanya memenuhi prinsip-prinsip syariah secara 
formal, tetapi juga sesuai dengan tujuan maqashid syariah, yaitu 
pelindungan agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta Integrasi prinsip 
maqashid syariah dalam perumusan regulasi dan pengembangan 
instrumen pasar modal syariah memiliki signifikansi yang besar dalam 
mewujudkan sistem keuangan yang berkeadilan, transparan, serta 
berorientasi pada keberlanjutan.4 

Salah satu tantangan mendasar dalam pengembangan pasar 
modal syariah terletak pada upaya untuk menjamin bahwa setiap 
instrumen keuangan tidak sekadar memenuhi kepatuhan terhadap 
prinsip-prinsip syariah secara formal, tetapi juga sesuai dengan tujuan 
maqashid syariah, yaitu pelindungan agama, akal, jiwa, keturunan, 
dan harta5. Konsep maqashid syariah tidak hanya memberikan 
landasan etis dan moral bagi aktivitas pasar modal, tetapi juga 
membentuk dasar hukum yang kuat dalam regulasi instrumen 
keuangan6. 

 
2 Michael J.T. McMillen, “Islamic Capital Markets: Market Developments and 

Conceptual Evolution in the First Thirteen Years,” SSRN Electronic Journal, no. October 
(2012), https://doi.org/10.2139/ssrn.1781112. 

3 OJK, “Peraturan OJK Nomor 15/POJK.04/2015 Tentang Penerapan Prinsip Syariah 
Di Pasar Modal” 10, no. 2 (2019): 135–48, 
https://www.ojk.go.id/id/kanal/syariah/regulasi/peraturan-pasar-modal-
syariah/Documents/Pages/pojk-15-penerapan-prinsip-syariah-di-pasar-modal/SALINAN-
POJK.15 Prinsip Syariah.pdf. 

4 Syifa Destya Salsabila et al., “Pasar Modal Syariah,” Jurnal Ilmiah Research and 
Development Student 2, no. 1 (2024): 99–107, https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.570. 

5 Nurrohman, “Maqashid Syariah Sebagai Fondasi Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi 
Syariah Teori Dan Terapan 1, no. 4 (2020): 140–54. 

6 Asyraf Wajdi Dusuki and Nurdianawati Irwani Abdullah, “Maqasid Al-Shari`ah, 
Maslahah, and Corporate Social Responsibility,” American Journal of Islam and Society 24, no. 
1 (2007): 25–45, https://doi.org/10.35632/ajis.v24i1.415. 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

137 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Integrasi maqashid syariah ke dalam regulasi dan 
pengembangan instrumen pasar modal syariah menjadi sangat 
penting. Dengan regulasi yang tepat, instrumen pasar modal syariah 
dapat menjamin kepatuhan syariah, transparansi, dan perlindungan 
investor, sekaligus menciptakan pasar yang adil dan berkelanjutan7.  

Perkembangan pasar modal syariah di Indonesia mulai 
menunjukkan kemajuan signifikan sejak disahkannya Undang-
Undang Nomor 19 Tahun 2008 tentang Surat Berharga Syariah Negara 
(SBSN), yang menjadi dasar yuridis bagi penerbitan sukuk negara 
untuk pertama kalinya pada tahun yang sama8. Hal ini menunjukkan 
komitmen pemerintah dalam mengembangkan Pasar modal syariah 
berperan sebagai salah satu alternatif instrumen investasi yang 
berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah Islam. Namun, tantangan 
utama yang dihadapi adalah bagaimana memastikan bahwa 
instrumen-instrumen yang ditawarkan tidak hanya bebas dari unsur 
riba, gharar, dan maisir, tetapi juga mendukung pencapaian maqashid 
syariah.  

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi ilmiah 
terhadap pengembangan teori maupun praktik pasar modal syariah, 
khususnya dalam konteks integrasi prinsip maqashid syariah Selain 
itu, temuan penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi strategis 
bagi regulator, praktisi pasar modal, maupun kalangan akademisi 
dalam proses perumusan kebijakan yang relevan dengan penguatan 
pasar modal syariah dan strategi pengembangan pasar modal syariah 
yang berkelanjutan dan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Kajian 
konseptual ini bertujuan untuk menganalisis penerapan prinsip-
prinsip maqashid syariah sebagai landasan normatif dan pedoman 
ekonomi dalam proses pengembangan instrumen pasar modal syariah 
di Indonesia. 

 
 
 

 
7 Faizal Mohammad, “Studi Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Ekonomi Islam,” 

Islamic Banking : Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah 1, no. 1 (2022): 
59, http://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view/17. 

8 peraturan perunang Undangan, “Undang-Undang (UU) Nomor 19 Tahun 2008 
Tentang Surat Berharga Syariah Negara,” 2008, https://peraturan.bpk.go.id/Details/39650/uu-
no-19-tahun-2008. 



Dian Wirna, et.al. 

138 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan 
rancangan konseptual melalui metode studi pustaka (library research), 
mengingat fokus utama kajian ini terletak pada upaya analisis dan 
pengembangan kerangka konseptual integrasi prinsip maqashid 
syariah dalam regulasi serta pengembangan instrumen pasar modal 
syariah9, Data diperoleh dari literatur akademik, jurnal ilmiah, 
dokumen hukum, Regulasi yang diterbitkan melalui regulasi yang 
diterbitkan oleh Otoritas Jasa Keuangan (OJK) dan fatwa yang 
dikeluarkan oleh Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia 
(DSN–MUI). yang relevan dengan pasar modal syariah dan maqashid 
syariah, sehingga memungkinkan analisis yang sistematis dan kritis 
terhadap hubungan antara maqashid syariah, hukum, dan instrumen 
pasar modal syariah. 

Hasil dan Pembahasan 
Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi Pasar Modal Syariah 

Integrasi Maqashid Syariah dalam regulasi pasar modal syariah 
merupakan upaya sistematis untuk mengharmonisasikan antara 
norma hukum positif dan prinsip-prinsip syariah Islam yang 
berorientasi pada kemaslahatan. Dalam perspektif hukum Islam, 
maqashid syariah berfungsi sebagai landasan filosofis dan tujuan akhir 
dari setiap ketentuan hukum yang ditetapkan, baik dalam aspek 
ibadah maupun muamalah.10 Oleh karena itu, setiap regulasi yang 
mengatur aktivitas pasar modal syariah idealnya diarahkan untuk 
mencapai Lima tujuan utama syariah, yang dikenal dengan istilah al-
daruriyyat al-khamsah, mencakup perlindungan terhadap agama (hifz al-
din), keselamatan jiwa (hifz al-nafs), pemeliharaan akal (hifz al-‘aql), 
keberlangsungan keturunan (hifz al-nasl), serta penjagaan harta (hifz al-
mal). menjadi orientasi fundamental dalam perumusan serta 
implementasi regulasi pasar modal syariah. 

Maqashid syariah menegaskan bahwa tujuan utama penerapan 
hukum Islam adalah menjaga lima aspek mendasar kehidupan 
manusia, yaitu agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 

 
9 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, R&D, 2020. 
10 Dusuki and Abdullah, “Maqasid Al-Shari`ah, Maslahah, and Corporate Social 

Responsibility.” 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

139 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dalam konteks pasar 
modal syariah, prinsip-prinsip maqashid al-syariah menempatkan 
dimensi etika, moral, sosial, dan spiritual sebagai fondasi utama dalam 
mewujudkan sistem ekonomi yang berkeadilan dan berorientasi pada 
kemaslahatan masyarakat secara menyeluruh11.  

Regulasi pasar modal syariah di Indonesia berperan tidak hanya 
sebagai instrumen hukum positif, tetapi juga sebagai mekanisme 
strategis untuk mewujudkan tujuan-tujuan syariah (maqashid al-
syariah). Dalam konteks ini, maqashid syariah berperan sebagai 
landasan filosofis dan etis bagi setiap kebijakan dan peraturan yang 
dikeluarkan oleh otoritas, Seperti lembaga Otoritas Jasa Keuangan 
(OJK) maupun Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia 
(DSN–MUI). menjadi orientasi utama dalam penyusunan dan 
implementasi regulasi pasar modal syariah.12 

Prinsip ini dijadikan landasan etis dan hukum bagi regulasi dan 
pengawasan instrumen keuangan syariah. Peraturan OJK dan fatwa 
DSN-MUI menekankan bahwa Seluruh instrumen dalam pasar modal 
syariah wajib terbebas dari praktik riba, gharar, dan aktivitas haram 
lainnya13. Landasan Hukum pada Otoritas Jasa Keuangan (OJK) POJK 
Nomor 15/POJK.04/2015 memiliki kewenangan untuk merumuskan 
regulasi yang mengatur penerbitan, perdagangan, serta pengawasan 
terhadap instrumen keuangan syariah, termasuk sukuk, reksa dana 
syariah, dan instrumen derivatif berbasis syariah.14 Dan Salah satu 
regulasi yang mencerminkan integrasi maqashid syariah adalah 
Peraturan OJK Nomor 35/POJK.04/2017 tentang Kriteria dan 
Penerbitan Daftar Efek Syariah. Regulasi ini menegaskan bahwa setiap 
efek yang dikategorikan sebagai efek syariah harus memenuhi prinsip 
syariah sebagaimana ditetapkan oleh DSN-MUI. Melalui peraturan ini, 
OJK memastikan bahwa seluruh instrumen keuangan yang beredar di 
pasar modal syariah bebas dari unsur riba, gharar, dan maisir, serta 
berorientasi pada kemaslahatan investor dan stabilitas ekonomi. 

 
11 Muhammad Deni Putra, “Maqashid As-Syari’ah Dalam Keuangan Islam,” Iltizam 

Journal of Shariah Economic Research 1, no. 1 (2017): 61–77. 
12 Rusmini Rusmini et al., “Instrumen-Instrumen Pasar Modal Syariah Sebagai Salah 

Satu Produk Pada Lembaga Keuangan Non Bank Syariah,” Al-Tsaman : Jurnal Ekonomi Dan 
Keuangan Islam 4, no. 02 (2023): 125–41, https://doi.org/10.62097/al-tsaman.v4i02.1143. 

13 OJK, “Peraturan OJK Nomor 15/POJK.04/2015 Tentang Penerapan Prinsip Syariah 
Di Pasar Modal.” 

14 OJK. 



Dian Wirna, et.al. 

140 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Ketentuan ini sejalan dengan maqashid hifz al-mal, yakni menjaga dan 
mengembangkan harta secara halal serta mencegah 
penyalahgunaannya dalam aktivitas yang merugikan masyarakat.15 

Fatwa Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia (DSN–
MUI), yaitu Fatwa DSN-MUI Nomor 40/DSN-MUI/X/2003, yang 
mengatur tentang pasar modal serta memberikan pedoman umum 
bagi penerapan prinsip-prinsip syariah dalam aktivitas pasar modal, 
memberikan panduan dan sertifikasi syariah bagi instrumen dan 
transaksi keuangan. Fatwa ini menjadi acuan hukum yang mengikat 
secara moral dan normatif dalam operasional pasar modal syariah.16  

Penerapan maqashid syariah dalam regulasi pasar modal juga 
terlihat dalam prinsip perlindungan investor syariah. Otoritas Jasa 
Keuangan (OJK) dan Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama 
Indonesia (DSN–MUI) bekerja sama melalui penerbitan fatwa terbaru, 
yaitu Fatwa DSN-MUI Nomor 157/DSN-MUI/2024, yang mengatur 
penerapan prinsip-prinsip syariah dalam upaya perlindungan aset 
investor Pasar Modal yang menegaskan pentingnya tanggung jawab 
moral lembaga keuangan dalam menjaga amanah harta investor.17 
Prinsip ini merupakan jawaban langsung dari maqashid hifz al-mal dan 
hifz al-nafs, yang menekankan perlindungan harta dan keamanan jiwa 
melalui pengawasan syariah yang ketat terhadap risiko investasi. 

Kombinasi regulasi OJK dan fatwa DSN-MUI saling melengkapi 
dalam membangun ekosistem pasar modal syariah yang dirancang 
dan dijalankan berdasarkan prinsip-prinsip syariah Islam, termasuk 
keadilan, transparansi, dan keberlanjutan. Kedua lembaga ini memiliki 
peran penting dalam memastikan bahwa seluruh aktivitas pasar modal 
di Indonesia tidak hanya mengutamakan keuntungan, tetapi juga 
memperhatikan aspek etis dan moral sesuai dengan ajaran Islam. 
sistem pengawasan yang memastikan kepatuhan syariah sekaligus 
memberikan kepastian hukum bagi investor. Implementasi dalam 

 
15 Mohamad Toha, Agnes Cahyatria Manaku, and Muhamad Afif Zamroni, 

“Perkembangan Dan Problematika Pasar Modal Syariah Di Indonesia,” Al-Tsaman : Jurnal 
Ekonomi Dan Keuangan Islam 2, no. 1 (2020): 135–44. 

16 Heri Irawan et al., “Potensi Pasar Modal Syariah Di Indonesia,” Jurnal Asy-Syarikah: 
Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis Islam 5, no. 1 (2023): 59–70, 
https://doi.org/10.47435/asy-syarikah.v5i1.1732. 

17 Irawan et al. 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

141 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Pengawasan Setiap produk keuangan syariah harus memperoleh 
persetujuan DSN-MUI sebelum dipasarkan.18 

Pada POJK Nomor 5/POJK.04/2021 tentang Ahli Syariah Pasar 
Modal bertugas melakukan pengawasan berkelanjutan, memastikan 
perusahaan sekuritas dan manajer investasi mematuhi peraturan 
syariah. Mekanisme ini menjadikan pasar modal syariah lebih kredibel, 
aman, dan selaras dengan tujuan Maqashid Syariah. Dengan demikian, 
regulasi pasar modal syariah secara langsung mencerminkan prinsip 
maqashid syariah, terutama dalam perlindungan investor (harta), 
keamanan transaksi (jiwa), serta transparansi dan keadilan (akal dan 
moral)19. 

Dilihat dari perspektif maqashid syariah, regulasi pasar modal 
syariah di Indonesia telah menunjukkan perkembangan positif dalam 
membangun sistem keuangan yang lebih etis, berkeadilan, dan stabil. 
Namun demikian, sejumlah tantangan masih dihadapi, antara lain 
lemahnya literasi keuangan syariah di kalangan investor, keterbatasan 
lembaga pengawasan syariah independen, serta masih minimnya 
instrumen pasar modal yang berbasis pada maqashid sosial seperti 
green sukuk atau waqf-linked sukuk.20 

Untuk memperkuat integrasi maqashid syariah ke dalam 
regulasi pasar modal, diperlukan paradigma baru yang disebut 
maqashid-oriented regulation yaitu model regulasi yang tidak hanya 
menilai kepatuhan terhadap aturan formal, tetapi juga terhadap 
pencapaian nilai-nilai syariah seperti kemaslahatan, keadilan sosial, 
dan pembangunan berkelanjutan.21 Pendekatan ini dapat 
diimplementasikan melalui penambahan indikator kinerja maqashid 
dalam pasar modal syariah, misalnya dengan mengukur dampak 

 
18 DSN-MUI, “Pasar Modal Dan Pedoman Umum Penerapan Prinsip Syariah Di Bidang 

Pasar Modal,” Dewan Syariah NaDSN-MUI. “Pasar Modal Dan Pedoman Umum Penerapan 
Prinsip Syariah Di Bidang Pasar Modal.” Dewan Syariah Nasional MUI (2008): 278–
279.Sional MUI, 2008, 278–79. 

19 McMillen, “Islamic Capital Markets: Market Developments and Conceptual 
Evolution in the First Thirteen Years.” 

20 Fakultas Hukum and Universitas Diponegoro, “Law , Development & Justice Review 
Pasar Modal Syariah Dalam Tinjauan Al Maqoshid Syariah Law , Development & Justice 
Review,” 2019, 233–45. 

21 Endah Mudiyatul Kustinah and Fauzatul Laily Nisa, “Strategi Pengembangan Pasar 
Modal Syariah Untuk Mendukung Pertumbuhan Ekonomi Syariah,” Jurnal Rumpun 
Manajemen Dan Ekonomi 1, no. 3 (2024): 240–47, https://doi.org/10.61722/jrme.v1i3.1626. 



Dian Wirna, et.al. 

142 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

sosial-ekonomi instrumen keuangan terhadap kesejahteraan 
masyarakat dan distribusi pendapatan. 

Dengan demikian, integrasi maqashid syariah dalam regulasi 
pasar modal syariah tidak hanya memperkuat kepatuhan hukum, 
tetapi juga menciptakan tata kelola keuangan yang berkeadilan dan 
berkelanjutan. Regulasi yang berorientasi maqashid akan membawa 
pasar modal syariah menuju peran idealnya sebagai sarana 
pembangunan ekonomi yang beretika dan berkeadilan bagi seluruh 
lapisan masyarakat. 

Peran Maqashid Syariah dalam Pengembangan Instrumen Pasar 
Modal Syariah 

Pengembangan instrumen pasar modal syariah harus 
berlandaskan prinsip Maqashid Syariah, yaitu tujuan syariah yang 
menekankan kemaslahatan (manfaat) dan mencegah kemudaratan 
(mafsadah) bagi masyarakat. Pasar modal syariah tidak hanya menjadi 
sarana penghimpunan modal, tetapi juga sebagai instrumen 
pemerataan kesejahteraan, pemberdayaan sektor riil, dan peningkatan 
investasi yang halal dan produktif, Hal ini menuntut inovasi instrumen 
yang tidak hanya mengutamakan keuntungan finansial, tetapi juga 
menjamin kepatuhan syariah, keadilan sosial, dan keberlanjutan 
ekonomi.22 

Secara empiris, pengembangan instrumen seperti Sukuk Negara 
Syariah (SBSN), reksa dana syariah, dan efek syariah lainnya 
merupakan hasil penerapan maqashid syariah dalam sektor keuangan 
modern. Sukuk, misalnya, dirancang bukan hanya sebagai alternatif 
obligasi konvensional yang bebas bunga, tetapi juga sebagai instrumen 
pembiayaan pembangunan yang memberikan manfaat ekonomi nyata 
bagi masyarakat. Konsep asset-backed securities dalam sukuk 
mencerminkan prinsip hifz al-mal yakni menjaga nilai harta agar 
produktif dan tidak tergerus praktik riba.23 

 

 
22 Muhammad Alvin Algifari and Rozi Andrini, “Maqasid Syariah Dalam 

Pengembangan Ekonomi Islam (Analisis Komprehensif Dan Implementasi),” JoSES: Journal 
of Sharia Economics Scholar 2, no. 3 (2024): 95–100, 
https://doi.org/10.5281/zenodo.14522804. 

23 Bagas Heradhyaksa, Buku Ajar Hukum Investasi & Pasar Modal Syariah, CV. Rafi 
Sarana Perkasa, 2022. 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

143 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Instrumen pasar modal syariah, termasuk sukuk, saham syariah, 
dan reksa dana syariah, perlu dikembangkan dengan berlandaskan 
pada prinsip-prinsip maqashid sebagai pedoman utama. Sukuk 
misalnya, dirancang untuk menyediakan pembiayaan proyek yang 
produktif dan halal, sehingga mendukung pelestarian harta dan 
kemaslahatan umum24. Saham syariah hanya diterbitkan oleh 
perusahaan yang kegiatan operasionalnya halal dan tidak merugikan 
masyarakat, sesuai prinsip maqashid dalam menjaga jiwa dan 
keturunan. Sementara reksa dana syariah dikelola secara transparan 
dan akuntabel untuk memastikan keamanan investasi dan kepatuhan 
syariah, mendukung tujuan maqashid dalam pelestarian akal dan 
moralitas25. 

Pengembangan produk-produk seperti Sukuk Ritel, Sukuk 
Wakalah, dan Sukuk Ijarah menunjukkan penerapan nilai maslahah 
dan keadilan distributif. Produk tersebut tidak hanya memberikan 
keuntungan finansial bagi para investor, tetapi juga berperan dalam 
membiayai proyek-proyek strategis pemerintah seperti infrastruktur, 
pendidikan, dan kesehatan, yang berdampak langsung pada 
peningkatan kesejahteraan masyarakat luas.26 Dalam hal ini, maqashid 
syariah berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang antara 
kepentingan individu dan kepentingan sosial, antara profit dan 
keberlanjutan 

Dari perspektif ekonomi Islam, maqashid syariah memastikan 
bahwa setiap instrumen investasi harus mengandung value creation 
(penciptaan nilai) dan bukan value extraction (penghisapan nilai)27. Oleh 
karena itu, pengembangan instrumen pasar modal syariah harus 
sejalan dengan prinsip al-tanmiyah al-mustamirrah (pembangunan 
berkelanjutan) dan al-‘adalah al-ijtima’iyyah (keadilan sosial). 

 
24 Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shariah, Maslahah, and 

Corporate Social Responsibility. International Journal of Islamic Financial Services, 8(4), 1–13. 
25 Otoritas Jasa Keuangan (OJK). Peraturan OJK tentang Pasar Modal Syariah. Jakarta: 

OJK, 2020 
26 Budi Setiawan, “Perbandingan Kinerja Pasar Modal Syariah Dan Konvensional : 

Suatu Kajian Empiris Pada Pasar Modal Indonesia,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Global Masa Kini 
8, no. 1 (2017): 35–40, https://doi.org/10.36982/jiegmk.v8i1.234. 

27 Khairan Khairan, “Kontribusi Pasar Modal Syariah Dalam Pertumbuhan Ekonomi 
Indonesai,” Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah 1, no. 1 (2019): 98–114, 
https://doi.org/10.33367/at.v1i1.876. 



Dian Wirna, et.al. 

144 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Dengan demikian, maqashid syariah tidak hanya menjadi 
pedoman teoretis dalam penyusunan regulasi pasar modal syariah, 
tetapi juga berperan sebagai prinsip pengendali (controlling principle) 
yang memastikan seluruh kegiatan ekonomi berjalan dalam koridor 
etika Islam. Penerapan maqashid syariah dalam pengembangan 
instrumen pasar modal syariah akan memperkuat legitimasi moral dan 
sosial pasar modal syariah sebagai sistem keuangan yang berkeadilan, 
inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.28 

Implikasi Hukum Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi Pasar 
Modal Syariah 

Integrasi maqashid syariah ke dalam regulasi pasar modal 
syariah membawa implikasi hukum yang signifikan terhadap sistem 
pengawasan, kepatuhan (compliance), serta kebijakan perlindungan 
investor. Dalam konteks hukum ekonomi Islam, maqashid syariah 
berfungsi sebagai norma dasar (grundnorm) yang memberikan arah 
bagi pembentukan dan penerapan hukum positif agar sejalan dengan 
nilai-nilai syariah.29 Oleh karena itu, integrasi maqashid tidak hanya 
berperan pada tataran etik, tetapi juga memiliki konsekuensi normatif 
dan struktural dalam peraturan perundang-undangan pasar modal. 

Integrasi maqashid syariah ke dalam kebijakan pasar modal telah 
menemukan momentumnya melalui peraturan OJK seperti POJK No. 
35/POJK.04/2017 tentang kriteria dan penerbitan efek syariah30. Serta 
fatwa DSN–MUI, misalnya Fatwa Nomor 40/DSN-MUI/X/2003, yang 
membahas pasar modal dan memberikan pedoman umum bagi 
penerapan prinsip-prinsip syariah dalam sektor pasar modal. Kedua 
regulasi ini menunjukkan adanya sinergi antara aspek hukum positif 
dengan prinsip hukum Islam. 

Dalam konteks hukum, pasar modal syariah harus memiliki 
landasan normative yang kuat agar implementasinya sejalan dengan 
prinsip syariah. Di Indonesia, regulasi seperti Undang‑Undang Nomor 

 
28 Ahmad Dahlan Malik, “Analisa Faktor – Faktor Yang Mempengaruhi Minat 

Masyarakat Berinvestasi Di Pasar Modal Syariah Melalui Bursa Galeri Investasi Uisi,” Jurnal 
Ekonomi Dan Bisnis Islam (Journal of Islamic Economics and Business) 3, no. 1 (2017): 61, 
https://doi.org/10.20473/jebis.v3i1.4693. 

29 HADI PERISTIWO, “Analisis Minat Investor Di Kota Serang Terhadap Investasi 
Syariah Pada Pasar Modal Syariah,” ISLAMICONOMIC: Jurnal Ekonomi Islam 7, no. 1 (2016): 
37–52, https://doi.org/10.32678/ijei.v7i1.7. 

30 DSN-MUI, “Pasar Modal Dan Pedoman Umum Penerapan Prinsip Syariah Di Bidang 
Pasar Modal.” 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

145 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

8 Tahun 1995 tentang Pasar Modal memberi fondasi hukum umum, 
sedangkan DSN-MUI mengeluarkan fatwa khusus mengenai akad dan 
produk syariah seperti sukuk, reksa dana syariah, dan saham syariah. 
OJK berperan sebagai regulator dan pengawas utama dengan 
menerbitkan regulasi pelaksanaan pasar modal syariah. serta lembaga 
pengawas pasar modal seperti Bursa Efek Indonesia dan Lembaga 
Pengawas Syariah (LPS) berperan sebagai pengawas berjalannya pasar 
modal syariah, Kombinasi ini membentuk kerangka legal-hukum yang 
komprehensif memastikan bahwa seluruh kebijakan pasar modal 
selaras dengan prinsip hifz al-mal (perlindungan harta) dan hifz al-nafs 
(perlindungan jiwa/investor) .31 

Dalam praktiknya, pasar modal syariah menawarkan beragam 
instrumen keuangan, termasuk saham syariah, sukuk, dan reksa dana 
syariah, yang telah melalui proses seleksi ketat guna menjamin 
kepatuhan terhadap prinsip-prinsip Islam. Lembaga seperti OJK dan 
DSN-MUI bekerja sama dalam mengatur dan mengawasi produk-
produk ini agar tetap berada dalam koridor halal. Dengan demikian, 
pasar modal syariah tidak hanya menjadi alternatif, tetapi instrumen 
utama menuju keadilan ekonomi dan distribusi kekayaan secara 
Islami. Berikut Implikasi Hukum Integrasi Maqashid Syariah dalam 
pasar modal syariah :32 

a. Implikasi terhadap Regulasi dan Pengawasan 
Peraturan OJK No. 17/POJK.04/2015 tentang Penerbitan dan 
Persyaratan Sukuk tidak hanya mengatur syarat formal 
penerbitan sukuk, tetapi juga mewajibkan keterlibatan pihak 
yang memiliki keahlian syariah untuk menilai kesesuaian 
akad, memastikan tidak ada unsur riba, gharar, maupun 
maisir, Regulasi ini menunjukkan pergeseran dari sekadar 
kepatuhan teknis menjadi kepatuhan substansial yang sejalan 
dengan maqashid syariah. Dan keberadaan Unit Pengawasan 
Syariah (UPS) di bawah pengawasan OJK menjadi instrumen 

 
31 Maryam Batubara et al., “Konsep Dasar Dan Landasan Hukum Pasar Modal Syariah 

Di Indonesia” 9 (2025): 19212–19. 
32 Nila Atikah and Sayudin Sayudin, “Analisis Perkembangan Pasar Modal Syariah: 

Tantangan Dan Peluang Dalam Investasi Berbasis Prinsip Syariah,” Jurnal Inovasi Global 2, 
no. 1 (2024): 204–13, https://doi.org/10.58344/jig.v2i1.54. 



Dian Wirna, et.al. 

146 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

hukum penting untuk memastikan efektivitas penerapan 
prinsip syariah dalam setiap aktivitas pasar modal.33 

b. Implikasi terhadap Perlindungan Hukum Investor 
Penerapan maqashid pada perlindungan investor 
diwujudkan melalui Fatwa DSN-MUI No. 157/DSN-
MUI/2024 tentang Prinsip Syariah dalam Perlindungan Aset 
Investor Pasar Modal, yang menegaskan kewajiban lembaga 
pasar modal untuk menjaga dana investor sesuai prinsip 
amanah dan keadilan, dan Undang-Undang No. 8 Tahun 1995 
tentang Pasar Modal, yang memberikan perlindungan hukum 
terhadap investor melalui mekanisme pengawasan OJK dan 
sanksi terhadap pelanggaran prinsip keterbukaan. 

c. Implikasi terhadap Pengembangan Produk dan Inovasi 
Syariah 
Pengembangan Sukuk Wakaf, Green Sukuk, dan Social Impact 
Sukuk yang tidak hanya menghasilkan keuntungan finansial, 
tetapi juga memberikan manfaat sosial-ekonomi bagi 
masyarakat, sehingga integrasi maqashid ke dalam kebijakan 
pengembangan instrumen pasar modal memperluas cakupan 
hukum ekonomi Islam dari sekadar transaksi komersial 
menjadi instrumen pembangunan berkelanjutan berbasis nilai 
syariah.34 

d. Implikasi terhadap Kepastian dan Harmonisasi Hukum 
Dalam sistem hukum Indonesia, fatwa DSN-MUI tidak 
memiliki kekuatan mengikat secara langsung seperti undang-
undang, tetapi menjadi rujukan normatif yang diakomodasi 
oleh OJK melalui berbagai peraturan pelaksanaannya, fatwa 
DSN-MUI mendapatkan legitimasi hukum melalui 
mekanisme inkorporasi ke dalam regulasi OJK. Hal ini 
menunjukkan adanya fusion of law antara hukum syariah dan 
hukum nasional, di mana maqashid syariah menjadi jembatan 
yang mempersatukan keduanya dalam kerangka hukum 
keuangan yang etis dan berkeadilan. 

 
33 Anna Nurlita, “Investasi Di Pasar Modal Syariah Dalam Kajian Islam,” Kutubkhanah: 

Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 17, no. 1 (2015): 1–20, http://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/Kutubkhanah/article/download/806/766. 

34 M Fauzan, Dedi Suhendro, and Irma Woro, “Peran Pasar Modal Syariah Dalam 
Mendorong Laju Pertumbuhan Indonesia,” Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam 5, no. 1 (2018): 
33–44. 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

147 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

 
Kajian hukum normatif menunjukkan bahwa maqashid syariah 

berfungsi sebagai parameter evaluatif terhadap efektivitas peraturan 
yang ada. Regulasi yang sesuai maqashid tidak hanya sah secara 
hukum positif, tetapi juga berdaya guna dalam menjamin keadilan 
ekonomi dan perlindungan terhadap investor. Hal ini sejalan dengan 
teori Islamic legal policy (siyasah syar’iyyah) yang menempatkan hukum 
sebagai alat untuk mencapai kemaslahatan umat. 

Selain itu, penerapan maqashid syariah dalam regulasi pasar 
modal juga memperkuat legitimasi moral OJK dan DSN-MUI sebagai 
lembaga pengawas yang tidak hanya menegakkan kepatuhan hukum, 
tetapi juga menjaga nilai-nilai etika Islam dalam aktivitas ekonomi 
modern. 

Dengan demikian implikasi hukum integrasi maqashid syariah 
terhadap pasar modal syariah meliputi perluasan paradigma regulasi, 
peningkatan perlindungan hukum investor, inovasi instrumen 
keuangan berorientasi maslahah, serta harmonisasi antara hukum 
positif dan hukum Islam.35 Dengan demikian, maqashid syariah 
berfungsi tidak hanya sebagai kerangka nilai moral, tetapi juga sebagai 
prinsip hukum substantif yang memperkuat tata kelola serta legitimasi 
pasar modal syariah di Indonesia. 

Integrasi Hukum dan Ekonomi dalam Perspektif Maqashid Syariah 

Integrasi antara hukum dan ekonomi dalam perspektif maqashid 
syariah merupakan upaya untuk menciptakan sistem keuangan yang 
tidak hanya legal secara formal, tetapi juga adil, beretika, dan 
berorientasi pada kemaslahatan umat (maslahah ‘ammah). Dalam 
perspektif Islam, hukum (syariah) dan ekonomi tidak dapat dipisahkan 
karena keduanya berorientasi pada tujuan yang sama, yakni 
mewujudkan kesejahteraan manusia secara adil melalui mekanisme 
yang diridai oleh Allah SWT.36 

 
35 Subaidi Subaidi, “Rekonstruksi Hukum Pasar Modal Syariah Dalam Memberi 

Jaminan Kepastian Hukum,” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 1, no. 2 (2017): 155–
66, https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.105. 

36 Vania Evanita Puspitasari, Fitri Yetty, and Siwi Nugraheni, “Pengaruh Literasi 
Keuangan Syariah, Persepsi Imbal Hasil, Dan Motivasi Terhadap Minat Investasi Di Pasar 
Modal Syariah,” Journal of Islamic Economics and Finance Studies 2, no. 2 (2021): 122, 
https://doi.org/10.47700/jiefes.v2i2.3292. 



Dian Wirna, et.al. 

148 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Hasil analisis konseptual menunjukkan bahwa integrasi 
maqashid syariah menciptakan hubungan sinergis antara hukum dan 
ekonomi. Dalam pendekatan ini, Hukum tidak hanya berperan sebagai 
pengendali perilaku pasar, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme 
untuk mendistribusikan nilai serta menegakkan prinsip keadilan. 
Sementara ekonomi Islam bertindak sebagai medium penerapan 
maqashid dalam konteks praktis, seperti optimalisasi alokasi sumber 
daya, transparansi investasi, dan penghindaran eksploitasi ekonomi. 

Dalam konteks pasar modal syariah, integrasi hukum dan 
ekonomi berdasarkan maqashid berarti setiap kebijakan dan instrumen 
keuangan harus diuji tidak hanya pada kesesuaiannya dengan 
peraturan hukum positif, tetapi juga pada dampaknya terhadap 
keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat. Misalnya, penerbitan 
Sukuk Negara Ritel (Sukri) tidak sekadar dilihat sebagai aktivitas 
investasi, tetapi juga sebagai sarana partisipasi masyarakat dalam 
pembangunan nasional dengan prinsip keuangan berkeadilan dan 
nonriba. Selain itu, hukum berperan tidak hanya sebagai pengendali 
aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai penjaga nilai moral dan 
maqashid dalam setiap transaksi keuangan.37 

Integrasi hukum dan ekonomi dalam maqashid syariah 
menghasilkan paradigma syariah governance yang menempatkan 
maqashid sebagai indikator kinerja utama (key performance indicator). 
keberhasilan lembaga keuangan syariah tidak hanya diukur dari laba, 
tetapi dari sejauh mana ia mampu mewujudkan maqashid syariah 
seperti keadilan, kesejahteraan sosial, dan distribusi kekayaan yang 
seimbang. Dengan demikian, hukum menjadi alat pengatur, 
sedangkan ekonomi menjadi sarana pelaksanaan maqashid.38 

Pendekatan interdisipliner ini memperlihatkan bahwa 
penerapan maqashid syariah mampu mengharmonikan kepentingan 
duniawi dan akhirat (al-falah), menjadikan pasar modal syariah bukan 
sekadar alternatif sistem keuangan, melainkan paradigma etis yang 

 
37 Faty Rahmarisa, “Investasi Pasar Modal Syariah,” JEKKP (Jurnal Ekonomi, 

Keuangan Dan Kebijakan Publik) 1, no. 2 (2019): 79–84. 
38 Fadilla, “Nomor 2 Edisi Februari,” Pasar Modal Syariah Dan Konvensional 3 (2018): 

45. 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

149 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

menjamin keseimbangan antara pertumbuhan ekonomi dan nilai 
spiritual.39 

Dalam konteks Indonesia, sinergi ini terlihat dalam hubungan 
antara OJK dan DSN-MUI, di mana OJK menerapkan aspek hukum 
formal, sedangkan DSN-MUI memastikan dimensi syariah dan 
maqashidnya. Keduanya berkolaborasi dalam pembentukan regulasi 
yang berimbang antara kepastian hukum (legal certainty) dan keadilan 
syariah (syariah equity). Model ini dapat disebut sebagai integrated 
maqashid-based legal-economic system, yakni sistem hukum ekonomi 
Islam yang berfungsi menciptakan kemaslahatan universal melalui 
integrasi nilai, norma, dan praktik ekonomi yang adil.40 

Penutup 

Artikel ini menegaskan bahwa integrasi maqashid syariah dalam 
regulasi dan pengembangan Instrumen pasar modal syariah berperan 
sebagai pilar utama dalam membangun sistem keuangan Islam yang 
berkeadilan, beretika, dan berorientasi pada keberlanjutan. Regulasi 
yang diterbitkan oleh Otoritas Jasa Keuangan (OJK) beserta fatwa 
Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia (DSN–MUI) 
menunjukkan adanya sinergi antara hukum positif dan prinsip-prinsip 
syariah, khususnya dalam upaya mewujudkan perlindungan terhadap 
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz 
al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Integrasi ini memperkuat legitimasi 
hukum dan moral pasar modal syariah sebagai instrumen 
pembangunan ekonomi yang berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Dari aspek hukum, penerapan maqashid syariah memberikan 
arah normatif dan substansial bagi pembentukan kebijakan dan 
pengawasan pasar modal syariah. Setiap regulasi, baik berupa 
Undang-Undang, Peraturan OJK, maupun fatwa DSN-MUI, tidak 
hanya berfungsi untuk memastikan kepatuhan formal, tetapi juga 
untuk menjamin keadilan dan perlindungan investor sesuai nilai-nilai 
syariah. Sementara dari aspek ekonomi, prinsip maqashid syariah 

 
39 Resy Nur Ajizah and Irdan Nurdiansyah, “Peran Dan Fungsi Pasar Modal Syariah 

Dalam Perekonomian Indonesia,” Jurnal Agama Dan Sosial Humaniora (JASH) 1, no. 1 (2024): 
1–9, https://doi.org/10.15575/jash.v1i1.707. 

40 Berliana Putri et al., “Kajian Pasar Modal Syariah Dalam Mempengaruhi 
Pertumbuhan Ekonomi Di Indonesia,” Journal of Economic, Management, Business, 
Accounting Sustainability 1, no. 3 (2024): 1–11, https://doi.org/10.69693/joembas.v1i3.34. 



Dian Wirna, et.al. 

150 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

menjadi fondasi pengembangan instrumen keuangan yang tidak 
hanya berorientasi pada keuntungan (profit-oriented), tetapi juga pada 
nilai keberlanjutan sosial (social welfare-oriented). 

Secara konseptual, integrasi hukum dan ekonomi berbasis 
maqashid syariah melahirkan paradigma syariah governance yang 
menempatkan kemaslahatan sebagai indikator utama keberhasilan 
pasar modal syariah. Model ini menuntut agar setiap inovasi 
instrumen keuangan, seperti sukuk wakaf, green sukuk, dan social 
impact sukuk, tidak hanya memperhatikan efisiensi pasar, tetapi juga 
dampak sosial-ekonomi yang nyata bagi masyarakat. 

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa pasar 
modal syariah di Indonesia telah bergerak ke arah sistem yang lebih 
komprehensif melalui pendekatan maqashid-oriented regulation, yang 
menggabungkan dimensi hukum dan ekonomi secara harmonis. Ke 
depan, diperlukan penguatan kapasitas kelembagaan, peningkatan 
literasi keuangan syariah, serta pembentukan indikator kinerja 
maqashid sebagai ukuran keberhasilan kebijakan pasar modal syariah 
yang berkeadilan, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan publik. 

Daftar Pustaka 
Algifari, Muhammad Alvin, and Rozi Andrini. “Maqasid Syariah 

Dalam Pengembangan Ekonomi Islam (Analisis Komprehensif 
Dan Implementasi).” JoSES: Journal of Sharia Economics Scholar 2, 
no. 3 (2024): 95–100. https://doi.org/10.5281/zenodo.14522804. 

Atikah, Nila, and Sayudin Sayudin. “Analisis Perkembangan Pasar 
Modal Syariah: Tantangan Dan Peluang Dalam Investasi Berbasis 
Prinsip Syariah.” Jurnal Inovasi Global 2, no. 1 (2024): 204–13. 
https://doi.org/10.58344/jig.v2i1.54. 

 
Batubara, Maryam, Adinda Afifa, Annisa Khumaira, Sandrina Meivi, 

Windy Adinda, and Zahratun Aini. “Konsep Dasar Dan Landasan 
Hukum Pasar Modal Syariah Di Indonesia” 9 (2025): 19212–19. 

DSN-MUI. “Pasar Modal Dan Pedoman Umum Penerapan Prinsip 
Syariah Di Bidang Pasar Modal.” Dewan Syariah NaDSN-MUI. 
“Pasar Modal Dan Pedoman Umum Penerapan Prinsip Syariah Di 
Bidang Pasar Modal.” Dewan Syariah Nasional MUI (2008): 278–
279.Sional MUI, 2008, 278–79. 

Dusuki, Asyraf Wajdi, and Nurdianawati Irwani Abdullah. “Maqasid 
Al-Shari`ah, Maslahah, and Corporate Social Responsibility.” 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

151 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

American Journal of Islam and Society 24, no. 1 (2007): 25–45. 
https://doi.org/10.35632/ajis.v24i1.415. 

Endah Mudiyatul Kustinah, and Fauzatul Laily Nisa. “Strategi 
Pengembangan Pasar Modal Syariah Untuk Mendukung 
Pertumbuhan Ekonomi Syariah.” Jurnal Rumpun Manajemen Dan 
Ekonomi 1, no. 3 (2024): 240–47. 
https://doi.org/10.61722/jrme.v1i3.1626. 

Fadilla. “Nomor 2 Edisi Februari.” Pasar Modal Syariah Dan 
Konvensional 3 (2018): 45. 

Fauzan, M, Dedi Suhendro, and Irma Woro. “Peran Pasar Modal 
Syariah Dalam Mendorong Laju Pertumbuhan Indonesia.” Jurnal 
Ekonomi Dan Bisnis Islam 5, no. 1 (2018): 33–44. 

Fauzia, Ika Yunia. “Pasar Modal Syariah Di Indonesia.” El-Qist: Journal 
of Islamic Economics and Business (JIEB) 1, no. 1 (2018): 15–40. 
https://doi.org/10.15642/elqist.2011.1.1.15-40. 

Heradhyaksa, Bagas. Buku Ajar Hukum Investasi & Pasar Modal Syariah. 
CV. Rafi Sarana Perkasa, 2022. 

Hukum, Fakultas, and Universitas Diponegoro. “Law , Development 
& Justice Review Pasar Modal Syariah Dalam Tinjauan Al 
Maqoshid Syariah Law , Development & Justice Review,” 2019, 
233–45. 

Irawan, Heri, St. Hadijah Wahid, Chaerul Sani, and Abd. Muhaemin 
Nabir. “Potensi Pasar Modal Syariah Di Indonesia.” Jurnal Asy-
Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis Islam 5, no. 
1 (2023): 59–70. https://doi.org/10.47435/asy-syarikah.v5i1.1732. 

Khairan, Khairan. “Kontribusi Pasar Modal Syariah Dalam 
Pertumbuhan Ekonomi Indonesai.” Jurnal At-Tamwil: Kajian 
Ekonomi Syariah 1, no. 1 (2019): 98–114. 
https://doi.org/10.33367/at.v1i1.876. 

Malik, Ahmad Dahlan. “Analisa Faktor – Faktor Yang Mempengaruhi 
Minat Masyarakat Berinvestasi Di Pasar Modal Syariah Melalui 
Bursa Galeri Investasi Uisi.” Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam 
(Journal of Islamic Economics and Business) 3, no. 1 (2017): 61. 
https://doi.org/10.20473/jebis.v3i1.4693. 

McMillen, Michael J.T. “Islamic Capital Markets: Market 
Developments and Conceptual Evolution in the First Thirteen 
Years.” SSRN Electronic Journal, no. October (2012). 
https://doi.org/10.2139/ssrn.1781112. 



Dian Wirna, et.al. 

152 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Mohammad, Faizal. “Studi Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang 
Ekonomi Islam.” Islamic Banking : Jurnal Pemikiran Dan 
Pengembangan Perbankan Syariah 1, no. 1 (2022): 59. 
http://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view
/17. 

Nur Ajizah, Resy, and Irdan Nurdiansyah. “Peran Dan Fungsi Pasar 
Modal Syariah Dalam Perekonomian Indonesia.” Jurnal Agama 
Dan Sosial Humaniora (JASH) 1, no. 1 (2024): 1–9. 
https://doi.org/10.15575/jash.v1i1.707. 

Nurlita, Anna. “Investasi Di Pasar Modal Syariah Dalam Kajian Islam.” 
Kutubkhanah: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 17, no. 1 (2015): 1–
20. http://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/Kutubkhanah/article/download/806/76
6. 

Nurrohman. “Maqashid Syariah Sebagai Fondasi Ekonomi Islam.” 
Jurnal Ekonomi Syariah Teori Dan Terapan 1, no. 4 (2020): 140–54. 

OJK. “Peraturan OJK Nomor 15/POJK.04/2015 Tentang Penerapan 
Prinsip Syariah Di Pasar Modal” 10, no. 2 (2019): 135–48. 
https://www.ojk.go.id/id/kanal/syariah/regulasi/peraturan-
pasar-modal-syariah/Documents/Pages/pojk-15-penerapan-
prinsip-syariah-di-pasar-modal/SALINAN-POJK.15 Prinsip 
Syariah.pdf. 

PERISTIWO, HADI. “Analisis Minat Investor Di Kota Serang Terhadap 
Investasi Syariah Pada Pasar Modal Syariah.” ISLAMICONOMIC: 
Jurnal Ekonomi Islam 7, no. 1 (2016): 37–52. 
https://doi.org/10.32678/ijei.v7i1.7. 

Puspitasari, Vania Evanita, Fitri Yetty, and Siwi Nugraheni. “Pengaruh 
Literasi Keuangan Syariah, Persepsi Imbal Hasil, Dan Motivasi 
Terhadap Minat Investasi Di Pasar Modal Syariah.” Journal of 
Islamic Economics and Finance Studies 2, no. 2 (2021): 122. 
https://doi.org/10.47700/jiefes.v2i2.3292. 

Putra, Muhammad Deni. “Maqashid As-Syari’ah Dalam Keuangan 
Islam.” Iltizam Journal of Shariah Economic Research 1, no. 1 (2017): 
61–77. 

Putri, Berliana, Nur Amelia, Rahmawati Rahmawati, Nala Amalia, and 
Lismawati Lismawati. “Kajian Pasar Modal Syariah Dalam 
Mempengaruhi Pertumbuhan Ekonomi Di Indonesia.” Journal of 
Economic, Management, Business, Accounting Sustainability 1, no. 3 
(2024): 1–11. https://doi.org/10.69693/joembas.v1i3.34. 



Integrasi Maqashid Syariah dalam Regulasi dan 
Pengembangan Instrumen Pasar Modal Syariah: 

Kajian Konseptual Hukum dan Ekonomi  
 
 

153 

Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 7 (2), 2025: 134-153 

Rahmarisa, Faty. “Investasi Pasar Modal Syariah.” JEKKP (Jurnal 
Ekonomi, Keuangan Dan Kebijakan Publik) 1, no. 2 (2019): 79–84. 

Rusmini, Rusmini, Ghoni Rizky Ridho Illah, Lutfianah Putri, Dian 
Lestari, and Roychan Maulana Arbyansyah. “Instrumen-
Instrumen Pasar Modal Syariah Sebagai Salah Satu Produk Pada 
Lembaga Keuangan Non Bank Syariah.” Al-Tsaman : Jurnal 
Ekonomi Dan Keuangan Islam 4, no. 02 (2023): 125–41. 
https://doi.org/10.62097/al-tsaman.v4i02.1143. 

Setiawan, Budi. “Perbandingan Kinerja Pasar Modal Syariah Dan 
Konvensional : Suatu Kajian Empiris Pada Pasar Modal 
Indonesia.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Global Masa Kini 8, no. 1 (2017): 
35–40. https://doi.org/10.36982/jiegmk.v8i1.234. 

Subaidi, Subaidi. “Rekonstruksi Hukum Pasar Modal Syariah Dalam 
Memberi Jaminan Kepastian Hukum.” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan 
Hukum Islam 1, no. 2 (2017): 155–66. 
https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.105. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, R&D, 2020. 
Syifa Destya Salsabila, Burhanudin, Putri Amanda Ardita, Fifi Aprilia 

Yulianti, Ria Anisatus Solihah, and Muhammad Taufiq Abadi. 
“Pasar Modal Syariah.” Jurnal Ilmiah Research and Development 
Student 2, no. 1 (2024): 99–107. 
https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.570. 

Toha, Mohamad, Agnes Cahyatria Manaku, and Muhamad Afif 
Zamroni. “Perkembangan Dan Problematika Pasar Modal Syariah 
Di Indonesia.” Al-Tsaman : Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 2, 
no. 1 (2020): 135–44. 

Undangan, peraturan perunang. “Undang-Undang (UU) Nomor 19 
Tahun 2008 Tentang Surat Berharga Syariah Negara,” 2008. 
https://peraturan.bpk.go.id/Details/39650/uu-no-19-tahun-
2008. 


